


STRENG VERTRAULICH

MC EDIT BBIERL 2024

© CASTERMAN, MOULINSART

  NICHT FÜR DEN ÖFFENTLICHEN GEBRAUCH ZUGELASSEN

  IN DEN USA FÜR DEN AKADEMISCHEN GEBRAUCH ZUGELASSEN



Akt s. Intentionalität 

Akte

Aktmannigfaltigkeiten s. Einführungen Hua 

Aktmoment s. Einführungen Hua 

Anschauung 

Ausschaltung

'außer Funktion'

Bewusstsein

Bewusstseinsgegenstand s. Einführungen Hua 

Bewusstseinskorrelat s. Einführungen Hua 

Bewusstseinsmetaphysik s. Einführungen Hua

cogitans 

 

cogitare 

'cogitationes' als 'Noesen'

cogito 

die Welt ausschalten

doxische Charaktère der Akte s. Einführungen Hua 

doxisch-thetisch s. Intentionalität und Konstitution 

ego 

einklammern

Einklammerung

Erfahrungsmannigfaltigkeiten s. Einführungen Hua 

Formale und transzendentale Logik

freie Tat der Urteilsenthaltung

Inhalt



Gegenstand

Gegenständlichkeit s. Einführungen Hua 

Ich-Actus

Immanenz

Index der Nullität

inhibieren

Intentionalanalyse 

Jede originär gebende Anschauung ist eine Quelle 
wahrer Erkenntnis. (Prinzip der Prinzipien)

Kognition 

Konstitution der Gegenstände

latentes Ich

 

Metaphysik 

Methode 

Möglichkeit s. a. Wirklichkeit 

Neutralitätspostulat s. Einführungen Hua 

Noema

noematischer Kern

Noese

Noesis 

noetisch-noematischen Strukturanalyse

Notwendigkeit 

objektivierende Intentionen und ihrer Erfüllungen
s. Einführungen Hua 

Inhalt



paradoxe Struktur

patentes Ich

Phänomenologie 

phänomenologische Analyse s. Einführungen Hua 

Pol

Problemdimension s. Einführungen Hua 

Realität 

Reduktion 

Seinsglaube 

Seinsmodi des Wirklichseins, Fraglichsein, 
Möglichseins s. Nicolai Hartmann 

sich enthalten

Transzendental 

transzendentales Weltphänomen s. Einführungen Hua 

Transzendenz 

volle Gegenstandsnoema

Wandlungen des Intentionalitätskonzepts in der 
Phänomenologie Husserls 

Welthingabe

Weltverlorenheit

Weltvernichtung 

Wesen  

Wesensgestaltungen s. Einführungen Hua 

Inhalt



Warnhinweis

Die im folgenden gezeigten Beispiele 
bedienen sich aus der Comicwelt von 
Tim und Struppi.

Diese Welt wurde ca. Anfang des 
20. Jhdt. von dem belgischen Grafiker 
Hergé geschaffen.

Hergé gehörte zu den größten Comiczeichnern seiner Zeit, und hat die Art und Weise, wie Comics in Europa 
entworfen werden, nachhaltig beeinflusst.

Durch den Zeitgeist jener Jahre sind seine Comics allerdings im heutigen Sinn nicht mehr politisch korrekt. 

Sie benutzen in einigen (wenigen) Fällen rassistisch geprägte Beispiele und nicht-inklusive Sprache.

Dies ist dem historischen Kontext geschuldet.



Die Strukturen des Bewusstseins: Definition eines Akts
Der Akt als intentionale Wesenserfahrung:

[Intentionalität] Die grundlegende Einheit des Bewusstseins, das auf ein Objekt gerichtet ist.

[Noesis] Die aktive, intentionale Struktur des Bewusstseins, die sich auf das Objekt bezieht. 

[Noema] Das intentionale Objekt oder der Gegenstand, auf den sich das Bewusstsein richtet. 

[Ur-Erlebnis] Die ursprüngliche, unmittelbare Erfahrung oder Wahrnehmung eines Objekts im 
Bewusstsein. 

[Selbstbewusstsein] Die Reflexion des Bewusstseins über sich selbst als denkendes Subjekt.

[Definition: Intentionales Bewusstsein] Das intentionale Bewusstsein ist die grundlegende Einheit des Bewusstseins, das auf 
ein Objekt gerichtet ist und durch seine intentionalen Strukturen in der Form eines Aktes Erfahrungen konstituiert.

[Definition: Akt] Der Akt ist somit eine auf das Objekt gerichtete Einheit des Bewusstseins, die Erfahrungen konstituiert. Das 
Bewusstsein richtet sich in seinem Akt auf Gegenständliches  in der Weise des Wahrnehmens, Erinnerns, Zweifelns, 
Fürchten usw.

[Definition: Aktqualität] Die Aktqualität macht zusammen mit der Materie des Aktes dessen intentionales Wesen aus. 
(Gander S. 22)

Akt



Beispiel

Der eigentliche Akt besteht hier in der Erfahrung, mit einem Flugzeug 
beim Fliegen von einem Gewitter überrascht zu werden.

Auch ein doxischer Glaubenscharakter, hier etwa der Glaube, dass der 
Pilot die Situation vermutlich, fraglich, oder sicher beherrschen wird, 
gehört zu den Akten.

Zum Beispiel könnte der Pilot glauben, dass das Fliegen in einem Gewitter 
gefährlich ist  (doxischer Charakter des Glaubens), dass es abstürzen 
könnte (doxischer Charakter des Urteils), und dass er das Gewitter besser 
umflogen hätte (doxischer Charakter der Überzeugung). 

Diese doxischen Charaktere der Akte sind die verschiedenen Modi der 
Einstellung oder Bewertung, die das Bewusstsein zu den Eigenschaften 
des Flugzeugs einnimmt.



Bewusstseinsstrom

Bewusstseinsstrom

Bewusstseinsbewegungen der Erlebnisse bestehend aus einzelnen 
Aktmomenten oder Bewusstseinsakten.

betrachten           fühlen                    denken                   vergleichen          …

Momente bzw. Akte des 
Bewusstseins

Der Begriff "Aktmannigfaltigkeit" bezeichnet die Vielfalt von Akten oder Bewusstseinsbewegungen, den 
Aktmomenten, die in einem bestimmten Bewusstseinsstrom auftreten. Er umfasst dabei 
Wahrnehmungen, Vorstellungen, Urteile, Erinnerungen und andere Bewusstseinsakte.



Nehmen wir die Betrachtung eines Kunstwerks wie die eines Gemäldes. 

Während einer solchen Betrachtung könnten verschiedene Bewusstseinsakte 
oder Bewusstseinsbewegungen auftreten, die Teil der "Aktmannigfaltigkeiten" 
sind.

Etwa die visuelle Wahrnehmung der Farben und Formen des Gemäldes, die 
emotionale Reaktion auf den künstlerischen Ausdruck, die kognitive 
Bewertung des Kunstwerks und die Assoziationen mit persönlichen 
Erfahrungen oder kulturellen Kontexten

Jeder dieser Akte trägt zur Gesamterfahrung der Betrachtung des Kunstwerks bei und verdeutlicht die Vielfalt der 
Bewusstseinsaktivitäten, die in einem Bewusstseinsstrom auftreten können.



Die Strukturen des Bewusstseins: Anschauung als unmittelbare Erfahrung

Die Einheiten des Bewusstseins sind:

[Intentionalität] Die grundlegende Einheit des Bewusstseins, das auf ein Objekt gerichtet ist.

[Noesis] Die aktive, intentionale Struktur des Bewusstseins, die sich auf das Objekt bezieht. 

[Noema] Das intentionale Objekt oder der Gegenstand, auf den sich das Bewusstsein richtet. 

[Ur-Erlebnis] Die ursprüngliche, unmittelbare Erfahrung oder Wahrnehmung eines Objekts im 
Bewusstsein. 

[Selbstbewusstsein] Die Reflexion des Bewusstseins über sich selbst als denkendes Subjekt.

[Definition: Anschauung] Der Begriff "Anschauung" bezeichnet die unmittelbare und intuitive 
Wahrnehmung eines Gegenstandes oder einer Situation, ohne Vermittlung durch Konzepte oder 
abstrakte Vorstellungen. 

Sie ist eine primäre Form der Bewusstseinsaktivität, die den direkten Kontakt mit der Welt ermöglicht 
und als Grundlage für weitere intentionale Akte dient.



Wir nehmen in der "Anschauung" speziell diesen roten Stuhl, und nicht etwa 
allgemein einen Stuhl, oder ein Exemplar eines Stuhls wahr. 

Wir erfahren dabei den Stuhl stets nur in Abschattungen.

Diese unmittelbare Wahrnehmung des Stuhls durch die "Anschauung" bildet die 
Grundlage für weitere Bewusstseinsakte oder -erfahrungen.



Wenn z.B. jemand einen Stuhl betrachtet und bewusst versucht, alle vorgefassten Annahmen über seine 
Funktion, sein Material oder seine Bedeutung auszuschalten, kann er sich stattdessen auf die reinen 
Phänomene des Stuhls konzentrieren, wie etwa seine Form, seine Oberfläche, seine Farbe usw. 

Durch die vorübergehende Ausschaltung von Vorannahmen kann die Person eine unvoreingenommene 
und unmittelbare Erfahrung des Stuhls machen und so die Phänomene klarer wahrnehmen.

'chair' 'armchair'



Der Begriff "außer Funktion" 

[Definition: "außer Funktion"] Der Begriff "außer Funktion" bezieht sich auf den Zustand, in 
dem bestimmte Annahmen, Vorannahmen oder Voraussetzungen vorübergehend ausgesetzt 
oder aufgehoben werden, um eine unvoreingenommene Wahrnehmung und Analyse der 
reinen Phänomene zu ermöglichen. 

Es ist Teil des Reduktionsprozesses, bei dem alle nicht-essentiellen Elemente ausgeblendet 
werden, um die unmittelbare Erscheinung zu erfassen.



Sehen wir erneut auf Tim, wie er auf einem Stuhl (genauer handelt es sich um einen Sessel) sitzt.

Wenn jemand versucht, vorübergehend alle vorgefassten Annahmen oder Vorurteile über den Stuhl 
auszuschalten, kann er sich stattdessen auf die reinen Phänomene des Stuhls konzentrieren, wie seine 
Farbe, seine Form (genauer handelt es sich um seinen Sessel), seine Textur usw. 

Durch die vorübergehende Ausschaltung von Vorannahmen kann die Person eine unvoreingenommene 
und unmittelbare Erfahrung des Sessels machen und so die Phänomene klarer wahrnehmen.



Der Begriff des Bewusstseins: der Ursprung aller Erfahrungen

[Definition: Bewusstsein] Das Bewusstsein ist das Grundthema der Phänomenologie. 

Die Phänomenologie betrachtet dabei das Bewusstsein in seiner Intentionalität, d.h. in seiner Eigenschaft, 
Bewusstsein immer von etwas zu sein.

Die Einheiten des Bewusstseins sind:

[Intentionalität] Die grundlegende Einheit des Bewusstseins, das auf ein Objekt gerichtet ist.

[Noesis] Die aktive, intentionale Struktur des Bewusstseins, die sich auf das Objekt bezieht. 

[Noema] Das intentionale Objekt oder der Gegenstand, auf den sich das Bewusstsein richtet. 

[Ur-Erlebnis] Die ursprüngliche, unmittelbare Erfahrung oder Wahrnehmung eines Objekts im 
Bewusstsein. 

[Selbstbewußtsein] Die Reflexion des Bewusstseins über sich selbst als denkendes Subjekt.



nicht meiner jetzigen Phantasie einer Stuhls, sondern dem Wesen der Phantasieakte überhaupt 
gilt das Interesse der Phänomenologie.

Nicht meiner aktuellen Wahrnehmung vom roten Stuhl vor mir, sondern dem Wesen der 
Wahrnehmungsakte überhaupt, 



Bewusstseinskorrelat

Bewusstseinskorrelat
"Stuhl"

Die "cogitationes als Noesen" bezeichnen die mentalen Aktivitäten oder 
Bewusstseinsakte als intentionale Handlungen des Geistes, die darauf 
abzielen, Bedeutung und Sinn in der Welt zu konstituieren. 

Es handelt sich um die vielfältigen Formen des Denkens, wie Urteile, 
Vorstellungen, Erinnerungen usw., durch die der Geist sich auf Objekte 
bezieht und sie interpretiert.

Bewusstseinsstrom

betrachten           fühlen                    denken                   vergleichen          …

Momente bzw. Akte des 
Bewusstseins



Erfahrungsmannigfaltigkeiten

betrachten           sitzen                      erinnern                   vorstellen          …

Momente bzw. Akte

Bewusstseinskorrelat
"Stuhl"

In diesem Beispiel charakterisiert der Stuhl die Vielfalt der Erfahrungsmannigfaltigkeiten, die 
eine Person erleben kann. 

Die Erfahrung des Stuhls kann durch verschiedene modalen Ausprägungen geprägt sein, wie 
z.B. die Sinneseindrücke seiner Farbe und Textur, Erinnerungen an das Erlebnis des Sitzens 
auf ihm oder die Imagination eines Fertigungsprozesses. 

Die "Erfahrungsmannigfaltigkeiten" umfassen die verschiedenen Arten und Facetten von 
Erfahrungen, die das Bewusstsein durchläuft, wenn es sich auf den Stuhl richtet.

Bewusstseinsstrom



Nehmen wir erneut das Beispiel des Sessels, in dem Tim sitzt und im Begriff ist, ein 
Buch zu lesen.

Das Buch präsentiert das Bewusstseinskorrelat, das im Bewusstsein von Tim erscheint 
und ihm als Gegenstand der Wahrnehmung präsent ist. 

Tim nimmt das Buch wahr, liest seinen Text, fühlt seine Form und andere 
Eigenschaften und erlebt es als Gegenstand seiner Bewusstseinsaktivität. 

Das Buch ist das Objekt, das im Bewusstsein von Tim erscheint und ihm als 
Bewusstseinskorrelat gegenwärtig ist.

In diesem Beispiel repräsentieren die "cogitationes als Noesen" die verschiedenen Denkprozesse Tims, während er 
die Bilder und Texte verarbeitet, um zu verstehen und zu interpretieren, wie sie zusammenpassen und Sinn ergeben. 

Die "cogitationes als Noesen" umfassen dabei die bewussten mentalen Aktivitäten Tims, die darauf abzielen, die 
inhaltlichen Konzepte zu durchdringen und sie in seinem Bewusstsein zu konstituieren.



Der Begriff "Bewusstseinsmetaphysik" bezeichnet die philosophische Untersuchung und Analyse der 
ontologischen und epistemologischen Grundlagen des Bewusstseins. 

Sie konzentriert sich auf die Erforschung der fundamentalen Struktur des Bewusstseins, seiner Beziehung 
zu den Objekten und seiner Rolle bei der Konstitution von Sinn und Bedeutung.

Die ontologischen Grundlagen des Bewusstseins basieren dabei auf der Auffassung, dass Bewusstsein als 
intentionaler Akt auf Objekte gerichtet ist, deren Existenz unabhängig von subjektiven Vorstellungen oder 
Meinungen anerkannt wird. 

Die epistemologischen Grundlagen hingegen betonen die Rolle des Bewusstseins als Quelle aller 
Erkenntnis und legen Wert auf die Untersuchung der Bedingungen und Strukturen, die Erfahrungen und 
Phänomene ermöglichen.

Die ontologischen und die epistemologischen Grundlagen des Bewusstseins



Das Bewusstsein Tims nimmt in seiner Intentionalität das Buch wahr, 
in dem Tim im Begriff ist zu lesen, während er in einem Sessel sitzt. 

Tims Bewusstsein macht die visuelle Erfahrung eines im Sessel 
sitzenden Tim, der im Begriff ist, ein Buch zu lesen.

Objektiv gesehen haben wir einen Sessel, in dem Tim sitzt, und ein 
Buch, das Tim im Begriff ist, zu lesen.

Die Bewusstseinsmetaphysik untersucht, wie das Bewusstsein die Wirklichkeit konstituiert und Sinn und 
Bedeutung verleiht, indem es sich auf Objekte bezieht und sie interpretiert.

Diese Objekte wären hier (die Aufzählung ist nicht notwendigerweise vollständig): der im Sessel 
sitzende Tim, das Buch auf seinem Schoß, der davor auf einem Teppich liegende Struppi, und der 
Sessel.

Die Bewusstseinsmetaphysik fragt danach, wie das Bewusstsein die Wahrnehmung dieses Buchs 
welches Tim im Begriff ist zu lesen, zusammen mit den anderen hier vorliegenden Objekten strukturiert 
und interpretiert, um ihnen Bedeutung zuzuordnen.



In der Husserlschen Phänomenologie bezeichnet der Begriff "cogitans" das bewusste Subjekt oder den 
aktiven Geist, der durch seine intentionale Aktivität die Welt der Erfahrungen konstituiert und Sinn 
verleiht. 

Es repräsentiert das subjektive Bewusstsein, das als Quelle der intentionalen Akte fungiert.

Die Rolle des 'cogitans'

Der Begriff 'Einklammerung'

Der Begriff "Einklammerung" umfasst den Prozess der epochématischen Reduktion, bei dem alle 
vorgefassten Annahmen oder Vorannahmen über die Existenz und die Eigenschaften der Welt 
vorübergehend suspendiert werden, um eine unvoreingenommene Wahrnehmung der reinen 
Phänomene zu ermöglichen.



Der Knochen wird somit zum "cogitatum", dem Gegenstand des bewussten Aktes des "cogitans".

Struppi setzt in seinem Traum alle vorgefassten Annahmen über die Realität eines Traums aus, während er über die 
Phänomene dieses Traumes nachdenkt. 

Während Struppi seine normalen Überzeugungen über die physische Welt vorübergehend aussetzt konzentriert er sich 
stattdessen nur auf die Erfahrungen und Erscheinungen des Traumes, ohne Rückgriff auf bereits vorgefasste Annahmen. 

Struppi macht so eine unvoreingenommene und unmittelbare Erfahrung des Traumes, ohne durch vorgefasste 
Überzeugungen beeinflusst zu werden.

In diesem Beispiel träumt Struppi von einem Knochen.

Das "cogitans" (Struppi) ist dabei das bewusste Subjekt, das die Erfahrung macht, 

den Knochen zu träumen. 

Das "cogitans" richtet seine Aufmerksamkeit auf den Knochen und konstituiert ihn

 als Gegenstand seiner (wenn auch nur im Traum existierenden) Wahrnehmung. 

[     ]



Der Begriff "cogitare" bezeichnet das bewusste Denken oder die mentale Aktivität des Geistes, 
die darauf abzielt, Sinn und Bedeutung in der Welt zu konstituieren. 

Es umfasst die intentionale Ausrichtung des Geistes auf Objekte und Phänomene sowie die 
verschiedenen Arten von Denkprozessen wie Urteile, Vorstellungen, Erinnerungen usw.

Das 'cogitare'



Tim denkt bewusst über die Inhalte und deren mögliche 
Interpretationen nach, wodurch diese Sinn und Bedeutung in dem 
Buch konstituieren.

In diesem Beispiel denkt Tim über den Inhalt eines seiner Bücher nach. 

Das "cogitare" repräsentiert dabei die mentale Aktivität Tims, während er über 
die Bilder und die Texte des Buchs reflektiert, um seine Bedeutung zu verstehen. 



Der Begriff "cogito" bedeutet das bewusste, reflektierte Selbstbewusstsein oder die Erkenntnis 
des eigenen Denkens als grundlegendes Element des Bewusstseins. 

Es ist die Erkenntnis, dass "ich denke" oder "ich bin mir meiner Gedanken bewusst", was die 
Basis für jegliche Erfahrung und Erkenntnis bildet.

Das 'cogito'



[Definition: cogito] Tim ist sich bewusst darüber, dass er über den Inhalt des 
Buches nachdenkt. 

In diesem Beispiel repräsentiert das "cogito" die Erkenntnis Tims, dass er denkt, 
während er versucht, den Inhalt des Buchs zu verstehen. 

Tim erkennt sich selbst als denkendes Subjekt und reflektiert über seine eigenen 
mentalen Prozesse. 

Diese Erkenntnis macht das eigentliche "cogito" in der Husserlschen 
Phänomenologie aus.



Der Begriff "die Welt ausschalten" bezeichnet den Prozess der epochématischen Reduktion, bei 
dem alle vorgefassten Annahmen über die Existenz und die Eigenschaften der Welt 
vorübergehend aus dem Bewusstsein ausgeschaltet werden. 

Dies ermöglicht es, sich auf die reinen Phänomene zu konzentrieren und eine 
unvoreingenommene Wahrnehmung der Erscheinungen zu erreichen.

Die Welt ausschalten



lesen                     fühlen                    denken                   vergleichen          …

Momente bzw. Akte

Bewusstseinskorrelat
"Buch"

Wir wollen alle vorgefassten Annahmen über die Natur eines Objekts ignorieren, um 
eine unvoreingenommene Wahrnehmung zu ermöglichen.

Zum Beispiel könnte jemand versuchen, eine Buch zu lesen, ohne sich Gedanken über 
dessen Titel, Autor oder seine Ausstattung zu machen, sondern sich stattdessen nur 
auf die Illustrationen und die zugehörigen Texte zu konzentrieren. 

Durch das vorübergehende Ausschalten aller vorgefassten Annahmen über die Welt 
(des Buchs) kann die Person eine unmittelbare und unvoreingenommene Erfahrung 
des eigentlichen Inhalts des Buchs machen.

Bewusstseinsstrom



Der Begriff "doxisch-thetisch" bezeichnet die Art und Weise, wie ein Bewusstseinsakt sowohl 
einen Glaubenscharakter (doxisch) als auch einen Aktcharakter (thetisch) besitzt. 

Es bezieht sich auf die Einheit von Überzeugungen, Urteilen oder Glauben (doxisch) und der 
intentionalen Ausrichtung des Bewusstseins auf ein Objekt (thetisch) in einem bestimmten 
mentalen Akt.

doxisch-thetisch



Beispiel zur Definition eines doxisch-thetischen Akts

Erinnern wir uns: Die doxischen Charaktere der Akte sind die 
verschiedenen Modi der Einstellung oder Bewertung, die das Bewusstsein 
zu den Eigenschaften des Fluges einnimmt.

Der Begriff "thetisch" hingegen bezieht sich hier auf die intentionale 
Ausrichtung des Bewusstseins auf ein Objekt, während "nicht-thetisch" 
sich auf die unmittelbare Präsenz eines Phänomens im Bewusstsein ohne 
intentionale Beziehung bezieht. 

Ein Beispiel für das Thetische wäre die bewusste Aktivität des Steuerns 
des Flugzeugs, während ein Beispiel für das Nicht-Thetische die 
unmittelbare Empfindung von den Blitzen oder dem Regen des Gewitters 
ohne bewusste Aufmerksamkeit darauf wäre.



Der Begriff "ego" bezeichnet das bewusste, reflektierte Selbst oder das Ich, das als dasjenige 
fungiert, das Erfahrungen macht (wahrnimmt), denkt und handelt. 

Es ist das zentrale Subjekt oder die grundlegende Identität, von der aus alle Erfahrungen und 
Bewusstseinsakte stattfinden.

ego



Nehmen wir erneut Tim, der hier seine eigenen Gedanken reflektiert. 

In diesem Beispiel repräsentiert das "ego" das bewusste Selbst der Person 
(das 'Ich' Tims), das aktiv seine Gedanken beobachtet, reflektiert und über 
sie nachdenkt. 

Das "ego" fungiert als das zentrale Subjekt, von dem aus alle Gedanken und 
Erfahrungen ausgehen, und ermöglicht es Tim, sich selbst als denkendes 
Subjekt zu erkennen und zu erleben.

das ego Tims



Der Begriff "einklammern" bezeichnet den Prozess der epochématischen Reduktion, bei dem 
alle vorgefassten Annahmen oder Vorannahmen über die Existenz und die Eigenschaften der 
Welt vorübergehend suspendiert werden, um eine unvoreingenommene Wahrnehmung der 
reinen Phänomene zu ermöglichen.

einklammern



[      ]
Nehmen wir Tim, wie er versucht, alle vorgefassten 
Annahmen über die Natur eines seiner Bücher 
auszuschalten, um eine unvoreingenommene 
Wahrnehmung zu ermöglichen. 

Tim würde seine normalen Überzeugungen oder 
Vorstellungen über Bücher vorübergehend 
aussetzen und sich stattdessen nur auf die reinen 
Phänomene des betrachteten Buchs konzentrieren, 
wie die in ihm enthaltenen Zeichnungen und Texte. 

Dieser Prozess des "Einklammerns" erlaubt es Tim, eine unvoreingenom-
mene und unmittelbare Erfahrung des Buchs zu machen, ohne durch 
vorgefasste Annahmen beeinflusst zu werden.



Um die formale und transzendentale Logik in der Phänomenologie von Husserl darzustellen, 
könnten wir uns auf die Struktur von Aussagen und deren Relationen konzentrieren.

Für die formale Logik könnte man einen Zusammenhang verwenden, der die verschiedenen 
Aussagen mit logischen Verknüpfungen wie "und", "oder" und "nicht" zeigt.

Für die transzendentale Logik, die sich mit den Bedingungen der Möglichkeit von Erfahrungen 
beschäftigt, könnte man ein Beispiel verwenden, das die Struktur der intentionalen Beziehung 
zwischen Bewusstsein und Phänomenen darstellt.

Die formale und die transzendentale Logik



Ein Beispiel zur formalen Logik:

Die folgenden Aussagen zur formalen Logik könnten in diesem 
Beispiel sein:

•   A:    Es ist nicht wahr, dass die Sonne scheint.

•   B:    Es ist wahr, dass es regnet.

•   C:    Es ist wahr, dass es Tag ist, oder dass es nicht Tag ist.

Dabei schließen wir das 'tertium non datur' (z.B.: es ist weder 
Tag noch ist es nicht Tag) aus.



Ein Beispiel zur transzendentalen Logik:

Die transzendentale Logik betrifft die Struktur der intentionalen 
Beziehung zwischen Bewusstsein und Phänomenen. 

Im Beispiel einer transzendentalen Logik haben wir eine Beziehung 
zwischen einem Bewusstsein Tims (subjektive Seite) und einem 
Objekt, dem Flugzeug (objektive Seite).

Das Bewusstsein Tims konstituiert das Flugzeug im Rahmen der 
Wahrnehmung des Gewitters, welches eine Gefahr für das Flugzeug 
darstellt.

Tim wird bewusst, wie gefährlich sich die Situation für das Flugzeug 
im Gewitter darstellt.



Der Begriff "freie Tat der Urteilsenthaltung" bezeichnet die bewusste Handlung des Aussetzens 
oder Zurückhaltens von Urteilen oder Bewertungen über die Gegenstände oder Phänomene, die 
im Bewusstsein erscheinen. 

Es ist ein Akt der bewussten Zurückhaltung von vorurteilsbehafteten Annahmen oder 
Bewertungen, um eine unvoreingenommene Wahrnehmung oder Untersuchung zu 
ermöglichen.

Die freie Tat der Urteilsenthaltung



Während der Leser dieses Bild außerhalb des Kontextes 
betrachtet, und versucht, alle vorgefassten Meinungen über 
die Person des Monsieur Rastapopoulos auszusetzen, trifft er 
verschiedene Überlegungen dazu. 

In diesem Beispiel würde der Leser bewusst seine normalen 
Urteile oder Bewertungen über diesen Herrn zurückhalten 
und stattdessen eine unvoreingenommene Betrachtung 
vornehmen, die zu verschiedenen Überlegungen führt, um 
eine fundierte Meinung zu entwickeln.

Die "freie Tat der Urteilsenthaltung" erlaubt es dem Leser, eine umfassendere Perspektive zu gewinnen, 
indem er sich bewusst seiner vorurteilsbehafteten Annahmen enthält und stattdessen eine geistig offene 
und objektive Untersuchung aufgrund der Bildelemente selbst durchführt.



Der Begriff "Gegenstand" bezeichnet dasjenige, auf das sich das intentionale Bewusstsein richtet 
oder bezieht, sei es eine reale oder ideelle Entität, ein Ding, ein Ereignis oder ein Gedanke. 

Der Gegenstand ist dasjenige, worauf sich das Bewusstsein in seiner intentionalen Aktivität 
richtet, um ihm Bedeutung zuzuschreiben und darüber zu reflektieren.

Der Begriff "Gegenständlichkeit" bezeichnet die Eigenschaft oder Qualität von phänomenalen 
Gegenständen oder Objekten, auf die sich das intentionale Bewusstsein richtet. Es bezieht sich 
auf die Fähigkeit des Bewusstseins, bestimmte Gegenstände als solche zu erkennen, zu 
identifizieren und Bedeutung zuzuschreiben.

Die Begriffe Gegenstand und Gegenständlichkeit



Tim ist auf der Suche nach einem Versteck. 

Er versteckt sich in einer Vase. 

Der Begriff "Vase" bezeichnet dasjenige, auf das sich sein intentionale Bewusstsein 
richtet oder bezieht, sei es eine reale oder ideelle Entität, ein Ding, ein Ereignis 
oder ein Gedanke, in dem vorliegenden Fall eine Vase.

Die Vase ist dasjenige, worauf sich Tims Bewusstsein in seiner intentionalen 
Aktivität richtet, um ihm Bedeutung als mögliches Versteck zuzuschreiben und 
darüber zu reflektieren.

Im Beispiel repräsentiert die Vase die Gegenständlichkeit, auf die sich das intentionale Bewusstsein Tims richtet. 

Tim kann die Vase wahrnehmen, ihre Form, Farbe und Textur erkennen, und ihr Bedeutung zuschreiben, indem er 
darüber nachdenkt, wie sie aussieht, wie sie verwendet werden könnte, oder welche Erinnerungen sie hervorruft. 

Die "Gegenständlichkeit" der Vase liegt in ihrer Eigenschaft als erkennbarer und bedeutungsvoller Gegenstand, auf 
den sich das Bewusstsein Tims richtet.



Der 'Ich-Actus' basiert auf der Einheit des  Selbstbewusstseins innerhalb des Bewusstseins.

Der Begriff 'Ich-Actus' bezeichnet den intentionalen Akt des Selbstbewusstseins oder der 
Selbstreflexion, durch den sich das Ich selbst als denkendes und handelndes Subjekt erkennt und 
erfährt. 

Es ist der Akt, durch den das Ich sich selbst als dasjenige wahrnimmt, das denkt, fühlt und 
handelt, und sich seiner eigenen mentalen Aktivitäten bewusst ist.

Der Begriff des Ich-Actus



denken fühlen handeln erfahren …

Momente bzw. Akte

Bewusstseinskorrelat
"Ich"

In diesem Beispiel charakterisiert das persönliche Ich die Vielfalt der Erfahrungsmannig-
faltigkeiten, die eine Person in Bezug auf sich selbst erleben kann. 

Die Erfahrung des Ichs kann durch verschiedene modalen Ausprägungen geprägt sein, wie 
z.B. das Nachdenken über seine Eigenschaften, das Sich-Erinnern an Erlebnisse der 
Vergangenheit oder die Imagination eines Zukünftigen. 

Die "Erfahrungsmannigfaltigkeiten" umfassen die verschiedenen Arten und Facetten von 
Erfahrungen, die das Bewusstsein durchläuft, wenn es sich auf sich selbst richtet.

Bewusstseinsstrom



Der Begriff der "Immanenz" bezeichnet die Eigenschaft oder Qualität von Phänomenen, die in 
einem Bewusstsein selbst vorhanden oder präsent sind, ohne auf externe Realitäten oder 
Entitäten zu verweisen. 

Er bezieht sich auf die innere Struktur und den Gehalt von Erfahrungen, die im Bewusstsein 
selbst erscheinen, unabhängig von ihrer Existenz in der äußeren Welt.

Der Begriff der 'Immanenz'



Emotionen, die alle im Bewusstsein selbst präsent sind und keine direkte 
Beziehung zur äußeren Welt haben. 

Die Erfahrung des Traumes vom Knochen ist daher immanent, da sie sich 
ausschließlich im Bewusstsein des Träumenden befindet.

Kehren wir zurück zu dem Beispiel, in dem Struppi von einem Knochen träumt.

In diesem Beispiel repräsentiert der Traum die immanente Erfahrung, die vollständig im Bewusstsein des Träumenden 
existiert, ohne auf eine externe Realität oder Entität zu verweisen. 

Während des Traums erlebt der Struppi eine Vielzahl von Phänomenen relativ zum Knochen wie Bilder, Gedanken und



Der Begriff "Index der Nullität" in der Husserlschen Phänomenologie bezeichnet eine besondere 
Art von Ausdruck, der auf eine Leerheit oder Abwesenheit von Gegenständen hinweist. 

Er fungiert als Zeichen für die "Nicht-Existenz" oder "Leere" eines Gegenstands in einem 
bestimmten Kontext des Bewusstseins.

Der Begriff 'Index der Nullität'



Gegenständen innerhalb des Traums zu kennzeichnen.

Kehren wir zurück zu dem Beispiel, in dem Struppi träumt.

Wenn jemand den Traum Struppis untersucht, könnte man aufgrund der Abwesenheit von Inhalten im Traum auf die 
Nullität hinweisen. 

Das Bewusstsein erkennt die Leerheit des Traums und verwendet diese als Index der Nullität, um die Abwesenheit von



Der Begriff "inhibieren" bezeichnet den Prozess des vorübergehenden Zurückhaltens oder 
Aussetzens bestimmter mentaler Aktivitäten oder Phänomene, um eine bestimmte Erfahrung 
oder Untersuchung zu ermöglichen, ohne dass sie durch vorherige Annahmen oder Vorurteile 
beeinflusst wird.

Der Begriff des 'inhibierens'



Kehren wir zurück zur Betrachtung eines Kunstwerks wie die eines Gemäldes. 

Wenn jemand ein gemaltes Porträt betrachtet, könnte er versuchen, 
vorübergehend bestimmte Annahmen oder Bewertungen über die dargestellte 
Person (hier: Tim in Begleitung von Struppi) zurückzuhalten. 

Durch die vorübergehende Hemmung solcher Annahmen kann der Betrachter 
eine unvoreingenommene Wahrnehmung des Porträts ermöglichen und sich 
stattdessen auf die reinen Phänomene des Bildes konzentrieren, wie Farben, 
Linien und Formen. 

Dieser Prozess des "Inhibierens" erlaubt es dem Betrachter, das Porträt objektiver zu betrachten und die 
spezifischen Merkmale und Strukturen des Bildes genauer wahrzunehmen.



Der Begriff "Intentionalanalyse" bezeichnet die systematische Untersuchung der intentionalen 
Struktur von Bewusstseinsakten, um die intentionale Ausrichtung des Bewusstseins auf 
Gegenstände zu verstehen und zu beschreiben.

Der Begriff der 'Intentionalanalyse'



Erfahrungen des Bewusstseins

betrachten           sitzen                      kochen vorstellen          …

Momente bzw. Akte

Bewusstseinskorrelat 
"Pfanne"

In diesem Beispiel repräsentiert das Heizen der Pfanne den intentionalen Akt, 
während die Pfanne der Gegenstand ist, auf den sich das Bewusstsein richtet. 

Die Intentionalanalyse würde sich darauf konzentrieren, wie das Bewusstsein 
Tims auf die Pfanne gerichtet ist, welche spezifischen Eigenschaften oder 
Merkmale der Pfanne wahrgenommen werden und wie diese Wahrnehmung 
in der intentionalen Struktur des Bewusstseins verankert ist. 

Die Intentionalanalyse zielt dabei darauf ab, die intentionale Ausrichtung des 
Bewusstseins auf den Gegenstand zu verstehen und zu beschreiben.



Dieses Prinzip verweist darauf, dass die direkte, unmittelbare Erfahrung oder Anschauung eines 
Gegenstands eine authentische und zuverlässige Quelle für wahre Erkenntnis ist. 

Husserl betont die Bedeutung des direkten Erlebens oder der intuitiven Erfahrung als Grundlage 
für die Erkenntnis, da sie unmittelbaren Zugang zu den Dingen selbst ermöglicht, ohne 
vermittelnde Konzepte oder Theorien.

Das 'Prinzip der Prinzipien':

Jede originär gebende Anschauung ist eine Quelle wahrer Erkenntnis. 
(Prinzip der Prinzipien)



Bewusstseinskorrelat "Pfanne"

Nehmen wir hier die unmittelbare 
Wahrnehmung einer Pfanne, die über dem 
Feuer erhitzt wurde. 

Wenn jemand eine Pfanne betrachtet, ohne 
vorgefasste Meinungen oder Konzepte darüber 
zu haben, bietet diese direkte, unmittelbare 
Anschauung eine authentische Quelle für 
wahre Erkenntnis über die Pfanne. 

Durch die direkte Erfahrung des Pfanne kann die Person Details wie Farbe, Form und Temperatur genau 
wahrnehmen und daraus zuverlässige Schlussfolgerungen über die Pfanne ziehen, ohne auf vermittelnde 
Konzepte oder Theorien angewiesen zu sein.



Der Begriff "Kognition" bezeichnet den Akt oder Prozess des Erkennens oder der Erkenntnis, der 
durch die intentionale Ausrichtung des Bewusstseins auf Gegenstände oder Phänomene 
ermöglicht wird. 

Er bezieht sich auf die Art und Weise, wie das Bewusstsein Phänomene wahrnimmt, versteht 
und darüber reflektiert, wodurch Erkenntnis entsteht.

Der Begriff der 'Kognition':



Nehmen wir Tim und Kapitän Haddock, die auf ein Lama stoßen 
und es als solches erkennen. 

In diesem Beispiel repräsentiert das Verhalten des Lamas den 
Gegenstand der Kognition, während Tim und der Kapitän durch 
die intentionale Ausrichtung ihres Bewusstseins auf das 
Verhalten des Lamas eine kognitive Erfahrung machen. 

Haddock und Tim nehmen das Verhalten des Lamas wahr, 
verstehen es als typisches Verhalten eines Lamas und können

darüber reflektieren, indem sie beispielsweise über die mit dem Lama gemachten Erfahrungen nachdenken. 

Der kognitive Akt zum Verhalten des Verhalten des Lamas erfolgt durch die intentionale Ausrichtung des 
Bewusstseins beider Personen auf das Verhalten des Lamas, was zur Entstehung von Erkenntnis über das Verhalten 
des Lamas führt.



In der Husserlschen Phänomenologie bezeichnet der Begriff "Konstitution der Gegenstände" 
den Prozess, durch den das Bewusstsein aktive Beiträge zur Erschaffung oder Konstitution von 
Gegenständen leistet, indem es sie in ihrer intentionalen Ausrichtung auf bestimmte Weise 
strukturiert, organisiert oder formt.

Der Begriff der 'Konstitution der Gegenstände' (bzw. der Phänomene):



Nehmen wir als Beispiel erneut die Wahrnehmung des Lamas. 

Wenn jemand ein Lama betrachtet, konstituiert sein Bewusstsein 
die verschiedenen Aspekte des Lamas, wie Aussehen, Größe, 
Geruch und Verhalten, durch die intentionale Ausrichtung seines 
Bewusstseins auf das Lama. 

Das Bewusstsein strukturiert und organisiert diese 
Wahrnehmung des Lamas gemäß den konstitutiven Gesetzen 
und Mustern, die in den intentionalen Aktivitäten des

Bewusstseins wirksam sind. 

Die Konstitution des Lamas durch das Bewusstsein ermöglicht es der Person, es als einen bestimmtes Phänomen 
zu erkennen und darüber zu reflektieren.



Der Begriff "latentes Ich" bezeichnet bei Husserl die implizite oder verborgene Dimension des 
Selbstbewusstseins, die in den unterliegenden intentionalen Strukturen des Bewusstseins 
wirksam ist, aber nicht direkt bewusst erlebt wird.

Der Begriff 'latentes Ich':



Erfahrungen des Bewusstseins

denken fühlen handeln erfahren …

Momente bzw. Akte

Bewusstseinskorrelat
"Ich"

Sehen wir auf Tim, wie er sich auf eine vertraute Handlung vorbereitet, wie 
beispielsweise auf das Nachdenken über die Welt. 

Während Tim über die Welt nachdenkt und sich darauf konzentriert, bleibt ein Teil seines 
Selbstbewusstseins latent oder implizit, während es sich auf die Handlung konzentriert. 

Dieses "latente Ich" bleibt im Hintergrund aktiv, beeinflusst jedoch subtil die Handlung, 
indem es bestimmte Fähigkeiten, Gewohnheiten oder Präferenzen Tims repräsentiert.

Diese tragen zur Handlung bei, ohne dass sie von Tim direkt bewusst wahrgenommen 
werden.



Der Begriff "Metaphysik" bezieht sich generell auf die traditionelle philosophische Disziplin, die 
sich mit Fragen der Existenz, Substanz, Realität und den grundlegenden Prinzipien der Welt 
befasst. 

Husserl betrachtete die Metaphysik jedoch kritisch und versuchte, eine "transzendentale 
Phänomenologie" zu entwickeln, die sich auf die unmittelbare Erfahrung und die Struktur des 
Bewusstseins konzentriert, anstatt auf spekulative Annahmen über die Natur der Realität.

Der Begriff der Metaphysik



ohne sich in spekulative Überlegungen über seine ontologische Natur zu 
vertiefen. 

Stattdessen würde die Phänomenologie die Struktur des Bewusstseins 
untersuchen, durch die der Traum als Phänomen der Wahrnehmung erscheint 
und wie diese Erfahrung das Verständnis seines Inhalts formt, ohne sich auf 
metaphysische Annahmen über seine Existenz zu stützen.

Nehmen wir die Frage nach der Existenz eines Gegenstands, der im Traum erscheint. 

In der traditionellen Metaphysik könnte die Frage gestellt werden, ob der Inhalt des Traums eine eigene unabhängige 
Existenz hat oder ob seine Existenz von anderen Faktoren abhängt. 

In der Husserlschen Phänomenologie würde jedoch der Fokus auf der unmittelbaren Erfahrung des Traums liegen,



Der Begriff "Methode" bezeichnet bei Husserl die systematische Vorgehensweise oder den 
methodischen Ansatz, der verwendet wird, um Phänomene zu untersuchen, zu beschreiben und 
zu verstehen.

Der Begriff der Methode

Das Neutralitätspostulat
Das "Neutralitätspostulat" ist dabei das methodische Prinzip, alle vorgefassten Annahmen, 
Bewertungen oder Vorurteile über die untersuchten Phänomene auszusetzen, um eine 
unvoreingenommene und objektive Betrachtung zu ermöglichen.



Ein Beispiel einer Methode ist die "Epoché" oder die 
"phänomenologische Reduktion". 

Diese Methode beinhaltet das vorübergehende Aussetzen 
oder Zurückhalten von vorgefassten Annahmen, 
Überzeugungen oder Vorurteilen über Phänomene, um eine 
unvoreingenommene Betrachtung und Beschreibung der 
Phänomene zu ermöglichen. 

Durch die Epoché wird das Bewusstsein von allem, was als 
selbstverständlich oder vorher angenommen wurde, 
"zurückgehalten", um einen klaren Blick auf die reinen 
Phänomene zu ermöglichen, wie sie in der unmittelbaren 
Erfahrung erscheinen.

Um in der gezeigten Situation das Neutralitätspostulat anzuwenden, würde der Phänomenologe alle vorgefassten 
Meinungen, Bewertungen oder Vorurteile darüber aussetzen und die Situation stattdessen objektiv betrachten, ohne 
sie durch persönliche Vorlieben, Bewertungen oder kulturelle Interpretationen zu filtern. 

Durch diese neutrale Betrachtungsweise kann der Phänomenologe die reinen phänomenologischen Eigenschaften der 
Situation erforschen und beschreiben, wie sie sich in ihrer unmittelbaren Erscheinung zeigt.



Der Begriff "Möglichkeit" bezeichnet das Potenzial oder die Fähigkeit von Phänomenen, in 
unterschiedlichen Arten oder Weisen erscheinen zu können, basierend auf den Bedingungen 
und Strukturen des Bewusstseins und der intentionalen Aktivitäten.

Der Begriff der Möglichkeit



Nehmen wir wieder die Betrachtung einer leeren Vase. 

Obwohl die Vase momentan leer ist, besteht die Möglichkeit, dass jemand 
hineingeklettert sein kann, je nach den Absichten oder Bedürfnissen der Person, 
welche die Vase benutzt. 

Die Möglichkeit, die Vase auf diese (oder eine andere) Weise zu nutzen, ist eine 
inhärente Eigenschaft der Vase, die sich je nach den Bedingungen und Absichten 
ändern kann, ohne dass die Vase selbst ihre Existenz ändert.



Der Begriff "noematischer Kern" bezeichnet den zentralen Bedeutungsgehalt oder die 
wesentliche Struktur des Noemas, der die intentionale Bedeutung eines Aktes bestimmt.

Das Noema und sein noematischer Kern



aber nicht das Gewitter als eigenständiger Gegenstand außerhalb des 
Bewusstseins. 

Das Noema ist also das, worauf sich das Bewusstsein richtet, wenn es 
das Gewitter wahrnimmt, und es umfasst die Bedeutung oder den 
Sinn, den das Gewitter für das Bewusstsein des Piloten hat.

Dies wäre hier insbesondere die Gefahr, die von dem Gewitter für den 
Piloten ausgeht.

Der noematische Kern bezeichnet die zentrale Bedeutung oder 
Struktur des Noemas, die das Gewitter als Gegenstand der 
Wahrnehmung bestimmt. 

Dies könnte Aspekte wie die Windstärke, Windrichtung, Böen und 
Niederschlag umfassen, die den wesentlichen Sinn oder die 
wesentliche Bedeutung des Gewitters für das Bewusstsein darstellen.

Nehmen wir wieder die Wahrnehmung des Piloten eines Gewitters. 

Wenn der Pilot ein Gewitter wahrnimmt, ist das Noema der intentionale Sinn oder die Bedeutung des Akts der 
Wahrnehmung des Gewitters an sich, einschließlich dessen Niederschlag und den elektrischen Phänomenen (Blitzen),



Der Begriff "Noese" bezeichnet das bewusste, intentionale Subjekt oder die aktive Struktur des 
Bewusstseins, die auf ein Objekt gerichtet ist und es in seiner Bedeutung oder seinem Sinn 
erfasst.

Der Begriff "Noesis" bezeichnet die aktive, intentionale Tätigkeit oder den Bewusstseinsakt des 
Erkennens oder Verstehens, durch den ein Bewusstsein auf ein Objekt gerichtet ist und es in 
seiner Bedeutung erfährt.

Die "Noese" ist somit als bewusstes, intentionales Subjekt ein Teil der Struktur des Bewusstseins, 
wohingegen die "Noesis" ein Akt des Bewusstseins ist.

Die Noese und die Noesis



möglichen Konsequenzen (einem möglichen Absturz des Flugzeugs) 
erfährt. 

Die Noese ist also die Erfahrung des Piloten, der die Handlung des 
Fliegens in einem Gewitter ausführt und der auf der Basis dieser 
Erfahrung die Bedeutung dieser Handlung erfasst.

Die "Noesis" besteht hier in der Erfahrung des Gewitters. 

Wenn der Pilot das Gewitter erfährt, ist die Noesis die aktive, 
intentionale Tätigkeit des Piloten, durch die sein Bewusstsein auf das 
Gewitter gerichtet ist und es in seiner Bedeutung, Struktur und Gefahr 
erfährt. 

Die Noesis umfasst also den Prozess des Wahrnehmens, Interpretierens 
und Verstehens des Gewitters durch das Bewusstsein des Piloten.

Ein Beispiel für den Begriff "Noese" ist die Erfahrung des Piloten beim Steuern eines Flugzeugs im vorliegenden Beispiel in 
einem Gewitter.  Wenn der Pilot das Gewitter wahrnimmt, ist die Noese das bewusste, intentionale Subjekt oder das aktive 
Bewusstsein des Piloten, das auf das Gewitter gerichtet ist und es in seiner Bedeutung, der damit verbundenen Gefahr und 
seinen



Der Begriff "Noese" bezeichnet das bewusste, intentionale Subjekt oder die aktive Struktur des 
Bewusstseins, die auf ein Objekt gerichtet ist und es in seiner Bedeutung oder seinem Sinn 
erfasst.

Der Begriff "Noesis" bezeichnet die aktive, intentionale Tätigkeit oder den Bewusstseinsakt des 
Erkennens oder Verstehens, durch den ein Bewusstsein auf ein Objekt gerichtet ist und es in 
seiner Bedeutung erfährt.

Die "noetisch-noematische Strukturanalyse" bezieht sich auf die Untersuchung der Wechsel-
wirkungen zwischen noetischen (denkenden) und noematischen (gedachten) Aspekten der 
Erfahrung, um die Struktur des Bewusstseins und seiner Objekte zu verstehen.

Die noetisch-noematische Strukturanalyse



Sehen wir erneut auf den Piloten, wie er beim Steuern des Flugzeugs die 
Erfahrung eines Gewitters macht.

 In diesem Beispiel untersucht die Analyse die Wechselwirkung zwischen 
dem noetischen Aspekt (der Akt der Erfahrung, die der Pilot macht) und 
dem noematischen Aspekt (dem in der Erfahrung des Piloten 
wahrgenommenen Gewitter), um hier die Struktur dieser Erfahrung 
genau zu verstehen.

Im noetischen Aspekt richtet sich die Erfahrung (Wahrnehmung) des 
Piloten auf das Phänomen des Gewitters.

Der noematische Aspekt bezieht sich hingegen auf die Bedeutung, die 
das Gewitter für den Piloten haben kann, nämlich einen möglichen 
Absturz des Flugzeugs.



In der Husserl'schen Phänomenologie wird "Notwendigkeit" kurz als die inhärente Struktur oder 
Gesetzmäßigkeit von phänomenalen Erscheinungen definiert, die in ihrer Wesenshaftigkeit oder 
immanenten Struktur begründet ist.

Die Notwendigkeit



Nehmen wir die Ereignisse der Himmelsmechanik. 

Zum Beispiel ist es notwendig, dass die Bahnen von Planeten sowie die von Meteoren annähernd geometrischen 
Kegelschnitten entsprechen. 

Diese Notwendigkeit ergibt sich aus der Wesensstruktur des Begriffs "Himmelskörper" und den mathematischen 
Gesetzen der Anziehung, die ihnen zugrunde liegen. 

In der phänomenologischen Perspektive ist etwas notwendig, wenn es in seiner Struktur oder Wesenshaftigkeit 
begründet ist und nicht anders sein könnte.



Diese beziehen sich auf die Folge von Bewusstseinsakten, durch die das Bewusstsein auf Objekte 
gerichtet ist und diese Objekte in ihrer spezifischen Wesensstruktur oder Erscheinung in einer 
sukzessiven Folge von Abschattungen erscheinen lässt.

Die objektivierenden Intentionen und ihre Erfüllungen



Nehmen wir eine Person (hier ist es Tim), die ein Objekt 
betrachtet.

Die objektivierende Intention der Person ist auf das 
Objekt gerichtet. 

Die Erfüllung dieser Intention besteht darin, dass das 
Objekt in seinem spezifischen Erscheinungsbild und 
seinen Eigenschaften (Form, Farbe, Material usw.) 
erscheint.



Dies bezeichnete eine scheinbare Widersprüchlichkeit oder Unvereinbarkeit innerhalb der 
Struktur einer Erfahrung oder eines Phänomens, die eine vertiefte Analyse erfordert, um sie zu 
verstehen und aufzulösen.

Die paradoxe Struktur mancher Phänomene



Diese scheinbare Paradoxie erfordert eine genauere 
Analyse der Struktur der Beschleunigung, um sie zu 
verstehen und aufzulösen.

Im Beispiel wäre die Grundlage einer solchen Analyse 
die Feststellung, dass träge Masse [INERTIA] und 
schwere Masse [GRAVITY] einander gleich sind.

Ein Beispiel, das eine "paradoxe Struktur" illustriert, ist die Erfahrung von Beschleunigung. 

In der Erfahrung von Beschleunigung kann es paradox erscheinen, dass sie sowohl kontinuierlich als auch diskret 
wahrgenommen wird – als eine kontinuierliche, fließende Abfolge von Momenten verschiedener Ausprägung 
und gleichzeitig als diskrete, einzelne Wahrnehmung oder Ereignisse. 



Das "patente Ich" bezeichnet das bewusste, offensichtliche Selbst, das sich seiner eigenen 
mentalen Aktivitäten und Inhalte bewusst ist und sie erlebt.

Der Begriff der 'patentes Ich':



denken fühlen handeln erfahren …

Momente bzw. Akte

Bewusstseinskorrelat
"Ich"

Ein Beispiel ist die bewusste Selbstreflexion einer Person über ihre eigenen Gedanken 
oder Gefühle. 

Wenn jemand zum Beispiel darüber nachdenkt, wie sie sich fühlt oder was sie denkt, 
dann ist das "patente Ich" in Aktion, da es sich selbst als denkendes Subjekt erlebt, 
das sich seiner eigenen mentalen Aktivitäten bewusst ist.

Erfahrungen des Bewusstseins



Der Begriff "Phänomenologie" bezeichnet die Methode, die sich darauf konzentriert, die 
unmittelbare Erscheinung oder das "wie etwas erscheint" zu untersuchen, ohne vorgefasste 
Annahmen über die Realität des Gegenstands zu machen. 

Es geht darum, die Struktur und Bedeutung von Erfahrungen und Phänomenen genau zu 
beschreiben, wie sie im Bewusstsein erscheinen, unabhängig von externen Annahmen über ihre 
Existenz oder Natur.

Phänomenologie



Nehmen wir erneut die Situation mit Tim und 
Monsieur Rastapopoulos. 

Anstatt voreingenommene Annahmen über die hier 
gezeigte Begegnung zu treffen, konzentriert sich die 
phänomenologische Methode darauf, wie diese 
Begegnung im Bewusstsein des Betrachters erscheint 
– die Darstellung der Hauptpersonen und die 
verschiedenen Bedeutungen oder Assoziationen, die 
sie hervorruft. 

Die Phänomenologie zielt darauf ab, diese Erscheinung einer Begegnung genau zu beschreiben, ohne 
voreilige Schlüsse über die tatsächliche Natur oder Existenz der Situation zu ziehen.



In der Husserl'schen Phänomenologie bezeichnet die "phänomenologische Analyse" die 
systematische Untersuchung von Erfahrungen und Phänomenen, um ihre essentielle Struktur 
und Bedeutung zu beschreiben, wie sie im Bewusstsein erscheinen, unabhängig von 
vorgefassten Annahmen über ihre Existenz oder Natur.

Die phänomenologische Analyse



Nehmen wir als Beispiel erneut die Wahrnehmung des 
Verhaltens eines Lamas. 

Anstatt vorgefasste Annahmen darüber zu machen, wie sich ein 
Lama verhält oder verhalten sollte, führt die phänomenologische 
Analyse dazu, dass man sich auf die unmittelbare Erscheinung 
des Verhaltens des Lamas im Bewusstsein konzentriert. 

Dies umfasst seine Reaktion und Beziehung zum Menschen und 
die Art und Weise, wie dieser von dem Lama wahrgenommen 
wird und wie es auf den Menschen reagiert. 

Durch diese detaillierte Beschreibung und Analyse wird die essentielle Struktur und Bedeutung des Verhaltens 
des Lamas im Erfahrungsbewusstsein offengelegt.



Der Begriff "Pol" bezeichnet einen Aspekt oder eine Dimension, die die Struktur einer Erfahrung 
oder eines Phänomens bestimmt oder charakterisiert.

Der Begriff "Problemdimension" bezeichnet dabei einen spezifische Aspekt oder eine Dimension 
eines Phänomens, das eine Fragestellung oder ein Problem darstellt, das untersucht oder geklärt 
werden muss.

Der 'Pol' und die 'Problemdimension'



Nehmen wir die Beziehung zwischen einem Subjekt (Kapitän 
Haddock) und einem Objekt (dem Lama). 

In dieser Beziehung gibt es zwei Pole: 

Das Subjekt, das das Objekt wahrnimmt oder erlebt, und das 
Objekt selbst, das von dem Subjekt wahrgenommen oder erlebt 
wird. 

Diese beiden Pole bestimmen die Struktur der Erfahrung und 
charakterisieren die Beziehung zwischen Subjekt (Kapitän 
Haddock) und Objekt (dem Lama) in der phänomenologischen 
Analyse.

Das Verhalten des Lamas weist eine komplexe Struktur auf, die es zu analysieren und zu verstehen gilt. 

Fragen wie die Natur der Verhaltens, ihre Relation zu Bewusstsein und Erfahrung sowie ihre verschiedenen 
Modalitäten sind Beispiele für Problemdimensionen im phänomenologischen Kontext.



Der Begriff "Realität" bezeichnet das, was sich als objektive und unabhängige Existenz im 
Erfahrungsbewusstsein zeigt, unabhängig von subjektiven Interpretationen oder vorgefassten 
Annahmen darüber.

Real ist z.B., dass die Rückseite des Mondes auch existiert, wenn niemand sie beobachtet.

Der Begriff der Realität



Betrachten wir daher erneut den Traum Struppis von einem Knochen. 

In der phänomenologischen Analyse wird der Inhalt des Traums als real betrachtet, da er im 
Erfahrungsbewusstsein des Träumenden erscheint und unabhängig von subjektiven Interpretationen oder 
Meinungen über seine Existenz oder Natur ist.

Die phänomenologische Analyse konzentriert sich auf die unmittelbare Erscheinung des Trauminhalts im 
Bewusstsein und betrachtet ihn als real in dem Sinne, dass er als objektive Erscheinung wahrgenommen wird.

Nehmen wir erneut die Frage nach der Existenz eines Gegenstands, der im 
Traum erscheint. 

In der traditionellen Metaphysik könnte die Frage gestellt werden, ob der 
Inhalt des Traums eine eigene unabhängige Existenz hat oder ob seine Existenz 
von anderen Faktoren abhängt. 

In der Husserlschen Phänomenologie würde jedoch der Fokus auf der 
unmittelbaren Erfahrung des Traums liegen.



Die "Reduktion" bezeichnet den Prozess der Ausklammerung oder Zurückstellung aller vorgefassten 
Annahmen über die Existenz oder Natur von Phänomenen, um sich auf die unmittelbare 
Erscheinung oder das "Wie-etwas-erscheint" im Bewusstsein zu konzentrieren.

Reduktion



Nehmen wir erneut die Begegnung zwischen Tim und 
Monsieur Rastapopoulos. 

Bei der Anwendung der Reduktion würde man alle 
vorgefassten Annahmen über die Natur der Begegnung 
(z. B. die Art und Weise, wie Tim Rastapopoulos vorgeführt 
wird, den Kommentar des Lakaien, die Rolle des Lakaien, 
die Art und Weise der Erscheinung der Person des 
Rastapopoulos selbst) ausklammern und sich stattdessen 
auf die unmittelbare Erscheinung der Begegnung im

Bewusstsein konzentrieren. Die Reduktion ermöglicht es dabei, die phänomenale Struktur der Erfahrung 
dieser Situation in ihrer Reinheit zu erfassen, ohne vorgefasste Interpretationen oder externe Kontexte  
vorauszusetzen.



[Intentionalität] Die Beziehung des Bewusstseins zu den Objekten der Erfahrung, wobei das 
Bewusstsein immer auf etwas gerichtet ist.

[Eidos] Der formale Aspekt eines Phänomens, der es ermöglicht, es als Mitglied einer bestimmten 
Klasse von Phänomenen zu identifizieren.

[Noesis und Noema] Das Noema bezieht sich auf den Sinn oder die Bedeutung eines intentionalen 
Aktes, während Noesis den aktiven Aspekt des Bewusstseins darstellt, der auf das Noema gerichtet 
ist.

[Horizont] Die Struktur der Erfahrung, die es dem Bewusstsein ermöglicht, ein Phänomen in seiner 
Gesamtheit zu erfassen, einschließlich seiner potenziellen Bedeutungen und Relationen zu anderen 
Phänomenen.

[Lebenswelt] Die alltägliche Welt der phänomenalen Erfahrung, in der sich das  Bewusstsein befindet 
und in der Phänomene erscheinen und interpretiert werden.

Weitere Entitäten (Einheiten) des Bewusstseins



Der Begriff "Seinsglaube" bezeichnet die vorausgesetzte Annahme oder Überzeugung über die 
Existenz oder Natur von etwas, ohne dass diese Annahme durch phänomenologische Untersuchung 
begründet oder verifiziert wurde.

Der Begriff "Seinsglaube"



Beispiele zu den weiteren Entitäten

Das Bewusstsein des Piloten, das sich auf das Gewitter richtet, ist ein 
Beispiel für die Intentionalität des Bewusstseins.

Die Noesis bezieht sich auf die Bedeutung des Gewitters für den Flug, und 
die Noema fragt nach dessen Sinn.

Das Eidos fragt nach der formalen Struktur des Gewitters.

Der Horizont liegt in der Vorstellung des Piloten, dass das Gewitter 
durchflogen werden kann.

Die Lebenswelt (der Lebensraum) umfasst die Kenntnis, dass Gewitter 
gewöhnliche Wetterphänomene sind und damit nichts besonderes.

Diese Beispiele sind gleichzeitig Beispiele für den Seinsglauben.

Ihre Existenz kann durch phänomenologische Erfahrung oder Analyse 
weder begründet noch verifiziert werden.



Der Neukantianer Nicolai Hartmann unterscheidet verschiedene Seinsmodi, darunter das

• Wirklichsein (real existierend), 

• Fraglichsein (potentiell existierend, aber nicht sicher bekannt), 

• Möglichsein (möglich, aber noch nicht realisiert), 

• Sein-Können (Fähigkeit zu sein oder zu werden) und 

• Unmöglichsein (nicht möglich). 

Diese Modi beschreiben verschiedene Grade oder Arten von Existenz und Möglichkeit in der Welt.

Die verschiedenen "Seinsmodi" nach Nicolai Hartmann



Beispiele zu den Seinsmodi Nicolai Hartmanns

[Wirklichsein] Eine Grabkammer, durch die Tim hindurchläuft, existiert 
wirklich in seinem Erleben.

[Fraglichsein] Ein Grabschatz bestehend aus goldenen Artefakten, von 
dem Gerüchte existieren, aber dessen Existenz noch nicht bestätigt ist.

[Möglichsein] Die Möglichkeit, dass dieser Schatz gefunden werden 
könnte, beruht auf der Durchführung von Ausgrabungen.

[Sein-Können] Die Fähigkeit der alten Ägypter, einen solchen Schatz in 
einer Pyramide zu verstecken.

[Unmöglichsein] Eine rechtwinklige Pyramide mit drei Ecken, da dies keine 
geometrische Figur ist.



In der Husserl'schen Phänomenologie bezeichnet "sich enthalten" den Prozess, durch den das 
Bewusstsein bestimmte Vorstellungen oder Annahmen zurückhält oder ausklammert, um sich auf 
die unmittelbare Erscheinung oder das "Wie-etwas-erscheint" zu konzentrieren.

"sich enthalten"



Nehmen wir erneut die Begegnung zwischen Tim 
und Monsieur Rastapopoulos. 

Bei der Betrachtung dieser Zeichnung konzen-
triert sich die phänomenologische Analyse 
darauf, wie die Begegnung zwischen Monsieur 
Rastapopoulos und Tim unmittelbar im 
Bewusstsein erscheint, ohne vorgefasste 
Annahmen oder Interpretationen über die 
Bedeutung oder den Ursprung dieser Begegnung 
zu machen. 

Insbesondere enthält sich die phänomenologische Analyse gewisser Vorverurteilungen von 
Monsieur Rastapopoulus, die es aufgrund schon vorliegenden oder vermeintlichen Kenntnissen 
über diesen Herrn tätigen würde oder könnte.



In der Husserl'schen Phänomenologie bezeichnet "transzendental" die Untersuchung der 
Bedingungen der Möglichkeit von Erfahrungen und Erkenntnissen, die über den einzelnen 
empirischen Gegenstand hinausgehen, um die grundlegenden Strukturen des Bewusstseins zu 
erfassen.

Transzendental



Zeit zu konzentrieren, erforscht die phänomenologische Analyse die allgemeinen Strukturen und Bedingungen, die 
es ermöglichen, Raum und Zeit als solche zu erfahren und zu verstehen. 

Dies beinhaltet die Erforschung der grundlegenden Strukturen des Bewusstseins, die Raum und Zeit als 
phänomenale Aspekte der Erfahrung hervorbringen..

Wenden wir uns wieder dem Beispiel träger und schwerer 
Masse zu. Dies spielt eine wesentliche Rolle in der Raumfahrt in 
der Wahrnehmung (Erfahrung) von Raum und Zeit. 

Statt sich nur auf die konkreten, individuellen Erfahrungen eines 
bestimmten Raumes oder einer bestimmten



Der Begriff "volles Gegenstandsnoema" meint die vollständige intentionale Struktur eines 
Objekts im Bewusstsein, einschließlich aller seiner Eigenschaften, Bedeutungen und 
Beziehungen zu anderen Objekten oder Aspekten der Erfahrung.

Das volle Gegenstandsnoema



Bleiben wir bei dem Flug durch ein Gewitter. 

Das volle Gegenstandsnoema des Gewitters würde nicht nur seine 
physischen Eigenschaften wie Regen, Blitz und Sturm umfassen, 
sondern auch ihre Bedeutung als Gefahr für Flugzeuge, ihre 
Voraussetzungen, ihre Beziehung zu anderen Gegenständen 
(z.B. zu Schiffen und Flugzeugen) und möglicherweise auch 
emotionale Aspekte, die sie im Bewusstsein von Seeleuten und 
Piloten hervorrufen kann.

Nehmen wir wieder die Wahrnehmung des Piloten eines Gewitters. 

Wenn der Pilot ein Gewitter wahrnimmt, ist das Noema der 
intentionale Sinn oder die Bedeutung des Akts der Wahrnehmung des 
Gewitters an sich, einschließlich dessen Niederschlag und den 
elektrischen Phänomenen (Blitzen), aber nicht das Gewitter als 
eigenständiger Gegenstand außerhalb des Bewusstseins. 



In der Phänomenologie Husserls entwickelt sich das Konzept der Intentionalität von einem 
ursprünglichen Fokus auf die direkte Beziehung zwischen Bewusstsein und Objekt hin zu einer 
breiteren Analyse der intentionalen Strukturen, die die Erfahrung prägen, einschließlich der 
Rolle von Vorstellungen, Erwartungen und Bedeutungen im intentionalen Akt.

Wandlungen des Intentionalitätskonzepts in der Phänomenologie Husserls 



Untersuchen wir weiter das Verhalten des Lamas. 

Ursprünglich wurde Intentionalität als die direkte Beziehung 
zwischen dem Bewusstsein und dem zu untersuchenden Objekt, 
dem Verhalten, betrachtet. 

Jedoch erweiterte sich das Konzept später, um auch die 
Bedeutungen, Erwartungen und Vorstellungen einzubeziehen, 
die mit dem Verhalten verbunden sind. 

Zum Beispiel kann das Verhalten nicht nur als zu untersuchendes 
Objekt wahrgenommen werden, sondern auch als Symbol für die 
natürliche Umgebung des Tiers, den Genuss des Fleisches oder 
Erinnerungen an vergangene Erfahrungen wie Wanderungen 
durch die Anden. 

Diese Erweiterung des Konzepts der Intentionalität zeigt Husserls Entwicklung von einem reinen Fokus auf die 
direkte Beziehung zwischen Bewusstsein und Objekt hin zu einem umfassenderen Verständnis der intentionalen 
Strukturen, die die Erfahrung prägen.



In der Husserl'schen Phänomenologie bezeichnet "Weltverlorenheit" das Gefühl des Verlusts 
oder der Entfremdung von der Welt, das entstehen kann, wenn das Bewusstsein nicht in der 
Lage ist, eine sinnvolle Verbindung oder Bedeutung in der Welt zu finden.

Weltverlorenheit 



Im Beispiel besteht die Welthingabe in der Hingabe Tims an die 
Wasserwelt des Ozeans.

Die Welthingabe beschreibt die Art und Weise, wie die 
Wasserwelt in der Erfahrung gegeben wird, einschließlich seiner 
Dimensionen, seiner Strömungen, seiner Temperatur und seiner 
Beziehung zu anderen Objekten und Lebewesen. 

Sie umfasst die Strukturen und Bedeutungen, die dem 
ozeanischen Raum in der Erfahrung zugeschrieben werden, und 
wie er als Teil der erlebten Welt erscheint.

Eine Gefühl der Weltverlorenheit könnte sich in der Erfahrung Tims einstellen, der sich in einer fremden 
Umgebung befindet, in der er keine Vertrautheit oder Sinnhaftigkeit findet. 

Zum Beispiel könnte er, wenn äußere Wahrnehmung und Gleichgewichtssinn gestört sind, ein Gefühl der 
Weltverlorenheit erleben, da er sich in dieser Umgebung fremd und isoliert fühlt, ohne einen Sinn oder eine 
Verbindung zu seiner gewohnten Welt zu finden



In der Husserl'schen Phänomenologie bezeichnet "Weltvernichtung" die radikale Negation oder 
Verleugnung der Welt und aller ihrer Erscheinungen durch das Bewusstsein.

Weltvernichtung 



Ein einfaches Beispiel, das den Begriff "Weltvernichtung" 
veranschaulicht, ist die philosophische Betrachtung eines 
skeptischen Gedankens, der die Existenz der Welt oder ihrer 
Erscheinungen leugnet. 

Ein solcher skeptischer Gedanke könnte in Frage stellen, ob die 
Welt oder unsere Erfahrungen tatsächlich real sind, und somit 
eine radikale Verneinung der Welt und ihrer Erscheinungen 
darstellen.

Kurz: Der skeptische Gedanke könnte darin bestehen, dass wir 
glauben, wir wären tot, obwohl wir leben.



Der Begriff "Wesen" bezeichnet die grundlegende Struktur oder das Wesen eines Gegenstands 
oder Phänomens, das unabhängig von seiner konkreten Erscheinung oder Manifestation 
besteht.

"Wesensgestaltungen" bezeichnet die verschiedenen Formen oder Ausprägungen, die das 
Wesen eines Gegenstands oder Phänomens annehmen kann, während es in verschiedenen 
Kontexten oder Erscheinungen erscheint.

Der Begriff " Wesen " und dessen " Wesensgestaltung "



Im vorliegenden Beispiel betrachtet Tim etwas, was 
nicht von dieser Welt zu kommen scheint. 

Das Wesen dieses Objekts beinhaltet seine 
grundlegenden Eigenschaften, wie beispielsweise die 
Tatsache, dass es keine Ecken hat, dass es  annähernd 
symmetrisch ist und einem riesigen Pilz gleicht. 

Diese essentiellen Merkmale des Wesens bleiben 
konstant, unabhängig von ihrer konkreten Erscheinung 
in verschiedenen Kontexten oder Materialien.

Die Wesensgestaltungen im vorliegenden Fall umfassen verschiedene Aspekte seiner Essenz oder seines Wesens, 
wie beispielsweise seine physischen Merkmale (Größe, Farbe, Form), Verhaltensweisen (statisch, dynamisch) und 
funktionale Eigenschaften (die Art und Weise, wie es mit der Umgebung wechselwirkt). 

Diese Wesensgestaltungen ermöglichen es uns, dieses Objekt in verschiedenen Kontexten zu erkennen und zu 
verstehen, unabhängig von seiner konkreten Erscheinung oder der Situation, in der wir uns befinden.



Armageddon – das Ende 
der Welt


	Slide Number 1
	Slide Number 2
	Slide Number 3
	Slide Number 4
	Slide Number 5
	Slide Number 6
	Slide Number 7
	Slide Number 8
	Slide Number 9
	Slide Number 10
	Slide Number 11
	Slide Number 12
	Slide Number 13
	Slide Number 14
	Slide Number 15
	Slide Number 16
	Slide Number 17
	Slide Number 18
	Slide Number 19
	Slide Number 20
	Slide Number 21
	Slide Number 22
	Slide Number 23
	Slide Number 24
	Slide Number 25
	Slide Number 26
	Slide Number 27
	Slide Number 28
	Slide Number 29
	Slide Number 30
	Slide Number 31
	Slide Number 32
	Slide Number 33
	Slide Number 34
	Slide Number 35
	Slide Number 36
	Slide Number 37
	Slide Number 38
	Slide Number 39
	Slide Number 40
	Slide Number 41
	Slide Number 42
	Slide Number 43
	Slide Number 44
	Slide Number 45
	Slide Number 46
	Slide Number 47
	Slide Number 48
	Slide Number 49
	Slide Number 50
	Slide Number 51
	Slide Number 52
	Slide Number 53
	Slide Number 54
	Slide Number 55
	Slide Number 56
	Slide Number 57
	Slide Number 58
	Slide Number 59
	Slide Number 60
	Slide Number 61
	Slide Number 62
	Slide Number 63
	Slide Number 64
	Slide Number 65
	Slide Number 66
	Slide Number 67
	Slide Number 68
	Slide Number 69
	Slide Number 70
	Slide Number 71
	Slide Number 72
	Slide Number 73
	Slide Number 74
	Slide Number 75
	Slide Number 76
	Slide Number 77
	Slide Number 78
	Slide Number 79
	Slide Number 80
	Slide Number 81
	Slide Number 82
	Slide Number 83
	Slide Number 84
	Slide Number 85
	Slide Number 86
	Slide Number 87
	Slide Number 88
	Slide Number 89
	Slide Number 90
	Slide Number 91
	Slide Number 92
	Slide Number 93
	Slide Number 94
	Slide Number 95
	Slide Number 96
	Slide Number 97
	Slide Number 98
	Slide Number 99
	Slide Number 100
	Slide Number 101
	Slide Number 102
	Slide Number 103
	Slide Number 104
	Slide Number 105
	Slide Number 106
	Slide Number 107
	Slide Number 108
	Slide Number 109
	Slide Number 110
	Slide Number 111

