


STRENG VERTRAULICH
MC EDIT BBIERL 2024

© CASTERMAN, MOULINSART
NICHT FUR DEN OFFENTLICHEN GEBRAUCH ZUGELASSEN

IN DEN USA FUR DEN AKADEMISCHEN GEBRAUCH ZUGELASSEN



Inhalt

Akt s. Intentionalitat

Akte

Aktmannigfaltigkeiten s. Einfiihrungen Hua
Aktmoment s. Einfiihrungen Hua
Anschauung

Ausschaltung

‘auller Funktion'

Bewusstsein

Bewusstseinsgegenstand s. Einfiihrungen Hua
Bewusstseinskorrelat s. Einfihrungen Hua
Bewusstseinsmetaphysik s. Einfliihrungen Hua

cogitans

cogitare

'cogitationes' als 'Noesen'

cogito

die Welt ausschalten

doxische Charaktere der Akte s. Einfliihrungen Hua
doxisch-thetisch s. Intentionalitat und Konstitution
ego

einklammern

Einklammerung

Erfahrungsmannigfaltigkeiten s. Einfihrungen Hua
Formale und transzendentale Logik

freie Tat der Urteilsenthaltung



Inhalt

Gegenstand Metaphysik

Gegenstandlichkeit s. Einfihrungen Hua Methode

Ich-Actus Moglichkeit s. a. Wirklichkeit

Immanenz Neutralitatspostulat s. Einfihrungen Hua
Index der Nullitat Noema

inhibieren noematischer Kern

Intentionalanalyse Noese

Jede originar gebende Anschauung ist eine Quelle Noesis

wahrer Erkenntnis. (Prinzip der Prinzipien) noetisch-noematischen Strukturanalyse

Kognition Notwendigkeit

Konstitution der Gegenstande objektivierende Intentionen und ihrer Erflllungen

latentes Ich s. EinfUhrungen Hua



Inhalt

paradoxe Struktur Transzendental

patentes Ich transzendentales Weltphanomen s. Einfihrungen Hua
Phanomenologie Transzendenz

phanomenologische Analyse s. Einfiihrungen Hua volle Gegenstandsnoema

Pol Wandlungen des Intentionalitatskonzepts in der

Problemdimension s. Einfuhrungen Hua Phanomenologie Husserls

Realitat Welthingabe

Reduktion Weltverlorenheit

Seinsglaube Weltvernichtung

Seinsmodi des Wirklichseins, Fraglichsein, Wesen

Moglichseins s. Nicolai Hartmann Wesensgestaltungen s. Einfuhrungen Hua

sich enthalten



Warnhinweis

Die im folgenden gezeigten Beispiele
bedienen sich aus der Comicwelt von

Tim und Struppi.

Diese Welt wurde ca. Anfang des
20. Jhdt. von dem belgischen Grafiker

Hergé geschaffen.

Hergé gehorte zu den groliten Comiczeichnern seiner Zeit, und hat die Art und Weise, wie Comics in Europa

entworfen werden, nachhaltig beeinflusst.
Durch den Zeitgeist jener Jahre sind seine Comics allerdings im heutigen Sinn nicht mehr politisch korrekt.
Sie benutzen in einigen (wenigen) Fallen rassistisch gepragte Beispiele und nicht-inklusive Sprache.

Dies ist dem historischen Kontext geschuldet.



Die Strukturen des Bewusstseins: Definition eines Akts

Der Akt als intentionale Wesenserfahrung:

[Intentionalitat] Die grundlegende Einheit des Bewusstseins, das auf ein Objekt gerichtet ist.

[Noesis] Die aktive, intentionale Struktur des Bewusstseins, die sich auf das Objekt bezieht.

[Noema] Das intentionale Objekt oder der Gegenstand, auf den sich das Bewusstsein richtet.

Akt [Ur-Erlebnis] Die urspringliche, unmittelbare Erfahrung oder Wahrnehmung eines Objekts im

Bewusstsein.
[Selbstbewusstsein] Die Reflexion des Bewusstseins Uber sich selbst als denkendes Subjekt.

[Definition: Intentionales Bewusstsein] Das intentionale Bewusstsein ist die grundlegende Einheit des Bewusstseins, das auf

ein Objekt gerichtet ist und durch seine intentionalen Strukturen in der Form eines Aktes Erfahrungen konstituiert.

[Definition: Akt] Der Akt ist somit eine auf das Objekt gerichtete Einheit des Bewusstseins, die Erfahrungen konstituiert. Das
Bewusstsein richtet sich in seinem Akt auf Gegenstandliches in der Weise des Wahrnehmens, Erinnerns, Zweifelns,

FUrchten usw.

[Definition: Aktqualitat] Die Aktqualitat macht zusammen mit der Materie des Aktes dessen intentionales Wesen aus.
(Gander S. 22)



JE L'AVAIS DIT, TINTIN' \
CETTE FOIS NOUS NEN /
RECHAPPERONS POINT ¢

IS 2

MAE/L 1-\
—~y

AIE!.. LA FOUDRE EST TOMBEE

SuR, LE MOTEULRT

Der eigentliche Akt besteht hier in der Erfahrung, mit einem Flugzeug

beim Fliegen von einem Gewitter liberrascht zu werden.

Auch ein doxischer Glaubenscharakter, hier etwa der Glaube, dass der
Pilot die Situation vermutlich, fraglich, oder sicher beherrschen wird,
gehort zu den Akten.

Zum Beispiel kdnnte der Pilot glauben, dass das Fliegen in einem Gewitter
gefahrlich ist (doxischer Charakter des Glaubens), dass es abstlirzen
kdnnte (doxischer Charakter des Urteils), und dass er das Gewitter besser

umflogen hitte (doxischer Charakter der Uberzeugung).

Diese doxischen Charaktere der Akte sind die verschiedenen Modi der
Einstellung oder Bewertung, die das Bewusstsein zu den Eigenschaften

des Flugzeugs einnimmt.



Bewusstseinsstrom

=

= =

—)> Bewusstseinsstrom

betrachten fihlen denken vergleichen

Momente bzw. Akte des

Bewusstseins
Bewusstseinsbewegungen der Erlebnisse bestehend aus einzelnen

Aktmomenten oder Bewusstseinsakten.

Der Begriff "Aktmannigfaltigkeit" bezeichnet die Vielfalt von Akten oder Bewusstseinsbewegungen, den
Aktmomenten, die in einem bestimmten Bewusstseinsstrom auftreten. Er umfasst dabei

Wahrnehmungen, Vorstellungen, Urteile, Erinnerungen und andere Bewusstseinsakte.



Nehmen wir die Betrachtung eines Kunstwerks wie die eines Gemaldes.

Wahrend einer solchen Betrachtung konnten verschiedene Bewusstseinsakte

oder Bewusstseinsbewegungen auftreten, die Teil der "Aktmannigfaltigkeiten"
sind.

Etwa die visuelle Wahrnehmung der Farben und Formen des Gemaldes, die

emotionale Reaktion auf den kinstlerischen Ausdruck, die kognitive

Bewertung des Kunstwerks und die Assoziationen mit personlichen

Erfahrungen oder kulturellen Kontexten

Jeder dieser Akte tragt zur Gesamterfahrung der Betrachtung des Kunstwerks bei und verdeutlicht die Vielfalt der

Bewusstseinsaktivitaten, die in einem Bewusstseinsstrom auftreten kdnnen.



Die Strukturen des Bewusstseins: Anschauung als unmittelbare Erfahrung

Die Einheiten des Bewusstseins sind:

[Intentionalitat] Die grundlegende Einheit des Bewusstseins, das auf ein Objekt gerichtet ist.

[Noesis] Die aktive, intentionale Struktur des Bewusstseins, die sich auf das Objekt bezieht.

[Noema] Das intentionale Objekt oder der Gegenstand, auf den sich das Bewusstsein richtet.

[Ur-Erlebnis] Die ursprungliche, unmittelbare Erfahrung oder Wahrnehmung eines Objekts im

Bewusstsein.
[Selbstbewusstsein] Die Reflexion des Bewusstseins Gber sich selbst als denkendes Subjekt.

[Definition: Anschauung] Der Begriff "Anschauung" bezeichnet die unmittelbare und intuitive
Wahrnehmung eines Gegenstandes oder einer Situation, ohne Vermittlung durch Konzepte oder

abstrakte Vorstellungen.

Sie ist eine primare Form der Bewusstseinsaktivitat, die den direkten Kontakt mit der Welt ermoglicht

und als Grundlage flir weitere intentionale Akte dient.



Wir nehmen in der "Anschauung" speziell diesen roten Stuhl, und nicht etwa

allgemein einen Stuhl, oder ein Exemplar eines Stuhls wahr.
Wir erfahren dabei den Stuhl stets nur in Abschattungen.

Diese unmittelbare Wahrnehmung des Stuhls durch die "Anschauung" bildet die

Grundlage fur weitere Bewusstseinsakte oder -erfahrungen.



‘chair’ ‘armchair’
Wenn z.B. jemand einen Stuhl betrachtet und bewusst versucht, alle vorgefassten Annahmen Utber seine
Funktion, sein Material oder seine Bedeutung auszuschalten, kann er sich stattdessen auf die reinen

Phanomene des Stuhls konzentrieren, wie etwa seine Form, seine Oberflache, seine Farbe usw.

Durch die vorubergehende Ausschaltung von Vorannahmen kann die Person eine unvoreingenommene
und unmittelbare Erfahrung des Stuhls machen und so die Phanomene klarer wahrnehmen.



Der Begriff "auRer Funktion"

[Definition: "auller Funktion"] Der Begriff "aulser Funktion" bezieht sich auf den Zustand, in
dem bestimmte Annahmen, Vorannahmen oder Voraussetzungen voriubergehend ausgesetzt
oder aufgehoben werden, um eine unvoreingenommene Wahrnehmung und Analyse der

reinen Phanomene zu ermoglichen.

Es ist Teil des Reduktionsprozesses, bei dem alle nicht-essentiellen Elemente ausgeblendet

werden, um die unmittelbare Erscheinung zu erfassen.



Sehen wir erneut auf Tim, wie er auf einem Stuhl (genauer handelt es sich um einen Sessel) sitzt.

Wenn jemand versucht, voriibergehend alle vorgefassten Annahmen oder Vorurteile tGber den Stuhl
auszuschalten, kann er sich stattdessen auf die reinen Phanomene des Stuhls konzentrieren, wie seine

Farbe, seine Form (genauer handelt es sich um seinen Sessel), seine Textur usw.

Durch die voribergehende Ausschaltung von Vorannahmen kann die Person eine unvoreingenommene

und unmittelbare Erfahrung des Sessels machen und so die Phanomene klarer wahrnehmen.



Der Begriff des Bewusstseins: der Ursprung aller Erfahrungen

Die Einheiten des Bewusstseins sind:

[Intentionalitat] Die grundlegende Einheit des Bewusstseins, das auf ein Objekt gerichtet ist.
[Noesis] Die aktive, intentionale Struktur des Bewusstseins, die sich auf das Objekt bezieht.
[Noema] Das intentionale Objekt oder der Gegenstand, auf den sich das Bewusstsein richtet.

[Ur-Erlebnis] Die ursprungliche, unmittelbare Erfahrung oder Wahrnehmung eines Objekts im

Bewusstsein.
[SelbstbewuBtsein] Die Reflexion des Bewusstseins Giber sich selbst als denkendes Subjekt.
[Definition: Bewusstsein] Das Bewusstsein ist das Grundthema der Phanomenologie.

Die Phanomenologie betrachtet dabei das Bewusstsein in seiner Intentionalitat, d.h. in seiner Eigenschaft,

Bewusstsein immer von etwas zu sein.



Nicht meiner aktuellen Wahrnehmung vom roten Stuhl vor mir, sondern dem Wesen der

Wahrnehmungsakte Gberhaupt,

nicht meiner jetzigen Phantasie einer Stuhls, sondern dem Wesen der Phantasieakte tiberhaupt

gilt das Interesse der Phanomenologie.



Bewusstseinskorrelat

=

= =

—)> Bewusstseinsstrom

betrachten fihlen denken vergleichen

Momente bzw. Akte des
Bewusstseins

Die "cogitationes als Noesen" bezeichnen die mentalen Aktivitaten oder
Bewusstseinsakte als intentionale Handlungen des Geistes, die darauf
abzielen, Bedeutung und Sinn in der Welt zu konstituieren.
Bewusstseinskorrelat
"Stuhl"

Es handelt sich um die vielfaltigen Formen des Denkens, wie Urteile,
Vorstellungen, Erinnerungen usw., durch die der Geist sich auf Objekte

bezieht und sie interpretiert.



Erfahrungsmannigfaltigkeiten

=

= =

—)> Bewusstseinsstrom

betrachten sitzen erinnern vorstellen

Momente bzw. Akte

In diesem Beispiel charakterisiert der Stuhl die Vielfalt der Erfahrungsmannigfaltigkeiten, die

eine Person erleben kann.

Die Erfahrung des Stuhls kann durch verschiedene modalen Auspragungen gepragt sein, wie

: z.B. die Sinneseindriicke seiner Farbe und Textur, Erinnerungen an das Erlebnis des Sitzens
Bewusstseinskorrelat

"Styhl" auf ihm oder die Imagination eines Fertigungsprozesses.

Die "Erfahrungsmannigfaltigkeiten" umfassen die verschiedenen Arten und Facetten von

Erfahrungen, die das Bewusstsein durchlauft, wenn es sich auf den Stuhl richtet.



Nehmen wir erneut das Beispiel des Sessels, in dem Tim sitzt und im Begriff ist, ein

Buch zu lesen.

Das Buch prasentiert das Bewusstseinskorrelat, das im Bewusstsein von Tim erscheint

und ihm als Gegenstand der Wahrnehmung prasent ist.

Tim nimmt das Buch wahr, liest seinen Text, fiihlt seine Form und andere

Eigenschaften und erlebt es als Gegenstand seiner Bewusstseinsaktivitat.

Das Buch ist das Objekt, das im Bewusstsein von Tim erscheint und ihm als

Bewusstseinskorrelat gegenwartig ist.

In diesem Beispiel reprasentieren die "cogitationes als Noesen" die verschiedenen Denkprozesse Tims, wahrend er

die Bilder und Texte verarbeitet, um zu verstehen und zu interpretieren, wie sie zusammenpassen und Sinn ergeben.

Die "cogitationes als Noesen" umfassen dabei die bewussten mentalen Aktivitaten Tims, die darauf abzielen, die

inhaltlichen Konzepte zu durchdringen und sie in seinem Bewusstsein zu konstituieren.



Die ontologischen und die epistemologischen Grundlagen des Bewusstseins

Der Begriff "Bewusstseinsmetaphysik" bezeichnet die philosophische Untersuchung und Analyse der

ontologischen und epistemologischen Grundlagen des Bewusstseins.

Sie konzentriert sich auf die Erforschung der fundamentalen Struktur des Bewusstseins, seiner Beziehung

zu den Objekten und seiner Rolle bei der Konstitution von Sinn und Bedeutung.

Die ontologischen Grundlagen des Bewusstseins basieren dabei auf der Auffassung, dass Bewusstsein als
intentionaler Akt auf Objekte gerichtet ist, deren Existenz unabhangig von subjektiven Vorstellungen oder
Meinungen anerkannt wird.

Die epistemologischen Grundlagen hingegen betonen die Rolle des Bewusstseins als Quelle aller

Erkenntnis und legen Wert auf die Untersuchung der Bedingungen und Strukturen, die Erfahrungen und

Phanomene ermoglichen.



Das Bewusstsein Tims nimmt in seiner Intentionalitdt das Buch wahr,

in dem Tim im Begriff ist zu lesen, wahrend er in einem Sessel sitzt.

Tims Bewusstsein macht die visuelle Erfahrung eines im Sessel

sitzenden Tim, der im Begriff ist, ein Buch zu lesen.

Objektiv gesehen haben wir einen Sessel, in dem Tim sitzt, und ein

Buch, das Tim im Begriff ist, zu lesen.

Die Bewusstseinsmetaphysik untersucht, wie das Bewusstsein die Wirklichkeit konstituiert und Sinn und

Bedeutung verleiht, indem es sich auf Objekte bezieht und sie interpretiert.

Diese Objekte waren hier (die Aufzahlung ist nicht notwendigerweise vollstandig): der im Sessel
sitzende Tim, das Buch auf seinem Schof, der davor auf einem Teppich liegende Struppi, und der

Sessel.

Die Bewusstseinsmetaphysik fragt danach, wie das Bewusstsein die Wahrnehmung dieses Buchs
welches Tim im Begriff ist zu lesen, zusammen mit den anderen hier vorliegenden Objekten strukturiert

und interpretiert, um ihnen Bedeutung zuzuordnen.



Die Rolle des 'cogitans’

In der Husserlschen Phanomenologie bezeichnet der Begriff "cogitans" das bewusste Subjekt oder den
aktiven Geist, der durch seine intentionale Aktivitat die Welt der Erfahrungen konstituiert und Sinn

verleiht.

Es reprasentiert das subjektive Bewusstsein, das als Quelle der intentionalen Akte fungiert.

Der Begriff 'Einklammerung'

Der Begriff "Einklammerung" umfasst den Prozess der epochématischen Reduktion, bei dem alle
vorgefassten Annahmen oder Vorannahmen Uber die Existenz und die Eigenschaften der Welt

voribergehend suspendiert werden, um eine unvoreingenommene Wahrnehmung der reinen

Phanomene zu ermoglichen.



In diesem Beispiel traumt Struppi von einem Knochen.
Das "cogitans" (Struppi) ist dabei das bewusste Subjekt, das die Erfahrung macht,
den Knochen zu traumen.

Das "cogitans" richtet seine Aufmerksamkeit auf den Knochen und konstituiert ihn

als Gegenstand seiner (wenn auch nur im Traum existierenden) Wahrnehmung.
Der Knochen wird somit zum "cogitatum", dem Gegenstand des bewussten Aktes des "cogitans".

Struppi setzt in seinem Traum alle vorgefassten Annahmen Uber die Realitat eines Traums aus, wahrend er Gber die

Phanomene dieses Traumes nachdenkt.

Wihrend Struppi seine normalen Uberzeugungen (iber die physische Welt voriibergehend aussetzt konzentriert er sich

stattdessen nur auf die Erfahrungen und Erscheinungen des Traumes, ohne Rickgriff auf bereits vorgefasste Annahmen.

Struppi macht so eine unvoreingenommene und unmittelbare Erfahrung des Traumes, ohne durch vorgefasste

Uberzeugungen beeinflusst zu werden.



Das 'cogitare’

Der Begriff "cogitare" bezeichnet das bewusste Denken oder die mentale Aktivitat des Geistes,

die darauf abzielt, Sinn und Bedeutung in der Welt zu konstituieren.

Es umfasst die intentionale Ausrichtung des Geistes auf Objekte und Phanomene sowie die

verschiedenen Arten von Denkprozessen wie Urteile, Vorstellungen, Erinnerungen usw.



In diesem Beispiel denkt Tim Uber den Inhalt eines seiner Blicher nach.

Das "cogitare" reprasentiert dabei die mentale Aktivitat Tims, wahrend er Gber

die Bilder und die Texte des Buchs reflektiert, um seine Bedeutung zu verstehen.

Tim denkt bewusst Gber die Inhalte und deren mogliche
Interpretationen nach, wodurch diese Sinn und Bedeutung in dem

Buch konstituieren.



Das 'cogito’

Der Begriff "cogito" bedeutet das bewusste, reflektierte Selbstbewusstsein oder die Erkenntnis

des eigenen Denkens als grundlegendes Element des Bewusstseins.

Es ist die Erkenntnis, dass "ich denke" oder "ich bin mir meiner Gedanken bewusst", was die

Basis flr jegliche Erfahrung und Erkenntnis bildet.



I}

[Definition: cogito] Tim ist sich bewusst darliber, dass er Gber den Inhalt des

Buches nachdenkt.

In diesem Beispiel reprasentiert das "cogito" die Erkenntnis Tims, dass er denkt,

wahrend er versucht, den Inhalt des Buchs zu verstehen.

Tim erkennt sich selbst als denkendes Subjekt und reflektiert Gber seine eigenen

mentalen Prozesse.

Diese Erkenntnis macht das eigentliche "cogito" in der Husserlschen

Phanomenologie aus.



Die Welt ausschalten

Der Begriff "die Welt ausschalten" bezeichnet den Prozess der epochématischen Reduktion, bei
dem alle vorgefassten Annahmen lber die Existenz und die Eigenschaften der Welt

voribergehend aus dem Bewusstsein ausgeschaltet werden.

Dies ermoglicht es, sich auf die reinen Phanomene zu konzentrieren und eine

unvoreingenommene Wahrnehmung der Erscheinungen zu erreichen.



—>

= =

—p Bewusstseinsstrom

lesen

. Ill=ﬁl -
ALE AVENTORIE BF

Bewusstseinskorrelat
"Buch"

fihlen denken vergleichen

Momente bzw. Akte

Wir wollen alle vorgefassten Annahmen lber die Natur eines Objekts ignorieren, um

eine unvoreingenommene Wahrnehmung zu ermoglichen.

Zum Beispiel konnte jemand versuchen, eine Buch zu lesen, ohne sich Gedanken Uber
dessen Titel, Autor oder seine Ausstattung zu machen, sondern sich stattdessen nur

auf die lllustrationen und die zugehdorigen Texte zu konzentrieren.

Durch das vorubergehende Ausschalten aller vorgefassten Annahmen tber die Welt
(des Buchs) kann die Person eine unmittelbare und unvoreingenommene Erfahrung

des eigentlichen Inhalts des Buchs machen.



doxisch-thetisch

Der Begriff "doxisch-thetisch" bezeichnet die Art und Weise, wie ein Bewusstseinsakt sowohl

einen Glaubenscharakter (doxisch) als auch einen Aktcharakter (thetisch) besitzt.

Es bezieht sich auf die Einheit von Uberzeugungen, Urteilen oder Glauben (doxisch) und der
intentionalen Ausrichtung des Bewusstseins auf ein Objekt (thetisch) in einem bestimmten

mentalen Akt.



Beispiel zur Definition eines doxisch-thetischen Akts

JE LAVAIS DIT, TINTIN' \ \ \
CETTE FOIS NOUS NEN / - N
RECHAPPERQNS POINT

Vs fﬂ? L? Erinnern wir uns: Die doxischen Charaktere der Akte sind die

N

verschiedenen Modi der Einstellung oder Bewertung, die das Bewusstsein

zu den Eigenschaften des Fluges einnimmt.

Der Begriff "thetisch" hingegen bezieht sich hier auf die intentionale

Ausrichtung des Bewusstseins auf ein Objekt, wahrend "nicht-thetisch"

sich auf die unmittelbare Prasenz eines Phanomens im Bewusstsein ohne

AIE!.. LA FOUDRE EST TOMBEE . . H 1
SUR LE MOTEUR ! intentionale Beziehung bezieht.

Ein Beispiel fliir das Thetische ware die bewusste Aktivitat des Steuerns

des Flugzeugs, wahrend ein Beispiel fur das Nicht-Thetische die

unmittelbare Empfindung von den Blitzen oder dem Regen des Gewitters

ohne bewusste Aufmerksamkeit darauf ware.




ego

Der Begriff "ego" bezeichnet das bewusste, reflektierte Selbst oder das Ich, das als dasjenige

fungiert, das Erfahrungen macht (wahrnimmt), denkt und handelt.

Es ist das zentrale Subjekt oder die grundlegende Identitat, von der aus alle Erfahrungen und

Bewusstseinsakte stattfinden.



das ego Tims

Nehmen wir erneut Tim, der hier seine eigenen Gedanken reflektiert.

In diesem Beispiel reprasentiert das "ego" das bewusste Selbst der Person
(das 'Ich' Tims), das aktiv seine Gedanken beobachtet, reflektiert und Gber

sie nachdenkt.

Das "ego" fungiert als das zentrale Subjekt, von dem aus alle Gedanken und
Erfahrungen ausgehen, und ermaoglicht es Tim, sich selbst als denkendes

Subjekt zu erkennen und zu erleben.



einklammern

Der Begriff "einklammern" bezeichnet den Prozess der epochématischen Reduktion, bei dem
alle vorgefassten Annahmen oder Vorannahmen Uber die Existenz und die Eigenschaften der

Welt voribergehend suspendiert werden, um eine unvoreingenommene Wahrnehmung der

reinen Phanomene zu ermoglichen.



Nehmen wir Tim, wie er versucht, alle vorgefassten
Annahmen Uber die Natur eines seiner Blcher

auszuschalten, um eine unvoreingenommene

Wahrnehmung zu ermaoglichen.

Tim wiirde seine normalen Uberzeugungen oder
Vorstellungen Gber Bicher voribergehend
aussetzen und sich stattdessen nur auf die reinen
Phanomene des betrachteten Buchs konzentrieren,

wie die in ihm enthaltenen Zeichnungen und Texte.

Dieser Prozess des "Einklammerns" erlaubt es Tim, eine unvoreingenom-
mene und unmittelbare Erfahrung des Buchs zu machen, ohne durch

vorgefasste Annahmen beeinflusst zu werden.



Die formale und die transzendentale Logik

Um die formale und transzendentale Logik in der Phanomenologie von Husserl darzustellen,

kdnnten wir uns auf die Struktur von Aussagen und deren Relationen konzentrieren.

Fir die formale Logik kdnnte man einen Zusammenhang verwenden, der die verschiedenen

Aussagen mit logischen Verknipfungen wie "und", "oder" und "nicht" zeigt.

Fir die transzendentale Logik, die sich mit den Bedingungen der Moglichkeit von Erfahrungen
beschaftigt, konnte man ein Beispiel verwenden, das die Struktur der intentionalen Beziehung

zwischen Bewusstsein und Phanomenen darstellt.



Ein Beispiel zur formalen Logik:

s

JE LAVAIS DIT, TINTIN'
CETTE FOIS NOUS NEN
RECHAPPEAQNS POINT

AIE!.. LA FOUDRE EST TOMBEE
Sup LE ™MOTEun '

Die folgenden Aussagen zur formalen Logik konnten in diesem

 A: Esist nicht wahr, dass die Sonne scheint.
 B: Esistwahr, dass es regnet.

 C: Esistwahr, dass es Tag ist, oder dass es nicht Tag ist.

Dabei schlieBen wir das 'tertium non datur' (z.B.: es ist weder

Tag noch ist es nicht Tag) aus.



Ein Beispiel zur transzendentalen Logik:

JE LAVAIS DIT, TINTIN' \ N \
CETTE FOIS NOUS NEN - AN
RECHAPPERONS POINT

VS L7

MALY 'ﬁ\ =
—@ -

AIE!.. LA FOUDRE EST TOMBEE
Sup LE ™MOTEun '

Die transzendentale Logik betrifft die Struktur der intentionalen

Beziehung zwischen Bewusstsein und Phanomenen.

Im Beispiel einer transzendentalen Logik haben wir eine Beziehung
zwischen einem Bewusstsein Tims (subjektive Seite) und einem

Objekt, dem Flugzeug (objektive Seite).

Das Bewusstsein Tims konstituiert das Flugzeug im Rahmen der
Wahrnehmung des Gewitters, welches eine Gefahr fir das Flugzeug
darstellt.

Tim wird bewusst, wie gefahrlich sich die Situation fiir das Flugzeug

im Gewitter darstellt.



Die freie Tat der Urteilsenthaltung

Der Begriff "freie Tat der Urteilsenthaltung" bezeichnet die bewusste Handlung des Aussetzens
oder Zuriuckhaltens von Urteilen oder Bewertungen lber die Gegenstande oder Phanomene, die

im Bewusstsein erscheinen.

Es ist ein Akt der bewussten Zurtickhaltung von vorurteilsbehafteten Annahmen oder
Bewertungen, um eine unvoreingenommene Wahrnehmung oder Untersuchung zu

ermoglichen.



' Voici I'homme, Bkt
grand maitre!. ., i

S| Monsieur Rasta- . i}
| popoulos!... : betrachtet, und versucht, alle vorgefassten Meinungen lber

Wahrend der Leser dieses Bild aulerhalb des Kontextes

die Person des Monsieur Rastapopoulos auszusetzen, trifft er

verschiedene Uberlegungen dazu.

In diesem Beispiel wirde der Leser bewusst seine normalen
Urteile oder Bewertungen lber diesen Herrn zurickhalten
und stattdessen eine unvoreingenommene Betrachtung
vornehmen, die zu verschiedenen Uberlegungen fiihrt, um

eine fundierte Meinung zu entwickeln.

Die "freie Tat der Urteilsenthaltung" erlaubt es dem Leser, eine umfassendere Perspektive zu gewinnen,
indem er sich bewusst seiner vorurteilsbehafteten Annahmen enthalt und stattdessen eine geistig offene

und objektive Untersuchung aufgrund der Bildelemente selbst durchfihrt.



Die Begriffe Gegenstand und Gegenstandlichkeit

Der Begriff "Gegenstand" bezeichnet dasjenige, auf das sich das intentionale Bewusstsein richtet

oder bezieht, sei es eine reale oder ideelle Entitat, ein Ding, ein Ereignis oder ein Gedanke.

Der Gegenstand ist dasjenige, worauf sich das Bewusstsein in seiner intentionalen Aktivitat

richtet, um ihm Bedeutung zuzuschreiben und dariiber zu reflektieren.

Der Begriff "Gegenstandlichkeit" bezeichnet die Eigenschaft oder Qualitat von phanomenalen
Gegenstanden oder Objekten, auf die sich das intentionale Bewusstsein richtet. Es bezieht sich
auf die Fahigkeit des Bewusstseins, bestimmte Gegenstande als solche zu erkennen, zu

identifizieren und Bedeutung zuzuschreiben.



Tim ist auf der Suche nach einem Versteck.
Er versteckt sich in einer Vase.

Der Begriff "Vase" bezeichnet dasjenige, auf das sich sein intentionale Bewusstsein
richtet oder bezieht, sei es eine reale oder ideelle Entitat, ein Ding, ein Ereignis

oder ein Gedanke, in dem vorliegenden Fall eine Vase.

Die Vase ist dasjenige, worauf sich Tims Bewusstsein in seiner intentionalen
Aktivitat richtet, um ihm Bedeutung als mogliches Versteck zuzuschreiben und

daruber zu reflektieren.

Im Beispiel reprasentiert die Vase die Gegenstandlichkeit, auf die sich das intentionale Bewusstsein Tims richtet.

Tim kann die Vase wahrnehmen, ihre Form, Farbe und Textur erkennen, und ihr Bedeutung zuschreiben, indem er

dariber nachdenkt, wie sie aussieht, wie sie verwendet werden konnte, oder welche Erinnerungen sie hervorruft.

Die "Gegenstandlichkeit" der Vase liegt in ihrer Eigenschaft als erkennbarer und bedeutungsvoller Gegenstand, auf

den sich das Bewusstsein Tims richtet.



Der Begriff des Ich-Actus

Der 'Ich-Actus' basiert auf der Einheit des Selbstbewusstseins innerhalb des Bewusstseins.

Der Begriff 'Ich-Actus' bezeichnet den intentionalen Akt des Selbstbewusstseins oder der
Selbstreflexion, durch den sich das Ich selbst als denkendes und handelndes Subjekt erkennt und

erfahrt.

Es ist der Akt, durch den das Ich sich selbst als dasjenige wahrnimmt, das denkt, fihlt und

handelt, und sich seiner eigenen mentalen Aktivitaten bewusst ist.



| | | | | | | |
| | | | | | | | .
: | = | : —> : | = | ] —> Bewusstseinsstrom
| | | | | | | | | | | | | | | |
denken flihlen handeln erfahren
Momente bzw. Akte
A In diesem Beispiel charakterisiert das personliche Ich die Vielfalt der Erfahrungsmannig-

faltigkeiten, die eine Person in Bezug auf sich selbst erleben kann.

Die Erfahrung des Ichs kann durch verschiedene modalen Auspragungen gepragt sein, wie
z.B. das Nachdenken Uber seine Eigenschaften, das Sich-Erinnern an Erlebnisse der

Vergangenheit oder die Imagination eines Zuklinftigen.

e SEAS i,_ii-‘l Die "Erfahrungsmannigfaltigkeiten" umfassen die verschiedenen Arten und Facetten von
; o ¥ - g"'."-'&:--" & ,. o ‘;’)’
Gl --g,f.r_{n‘fk{_iﬁ';—:sn’f?‘-'“

e il L 1-1'!- S

r A g
|

Erfahrungen, die das Bewusstsein durchlauft, wenn es sich auf sich selbst richtet.

Bewusstseinskorrelat
Illchll



Der Begriff der 'Immanenz’

Der Begriff der "Immanenz" bezeichnet die Eigenschaft oder Qualitat von Phanomenen, die in
einem Bewusstsein selbst vorhanden oder prasent sind, ohne auf externe Realitaten oder

Entitaten zu verweisen.

Er bezieht sich auf die innere Struktur und den Gehalt von Erfahrungen, die im Bewusstsein

selbst erscheinen, unabhangig von ihrer Existenz in der duReren Welt.



Kehren wir zurlick zu dem Beispiel, in dem Struppi von einem Knochen traumt.

In diesem Beispiel reprasentiert der Traum die immanente Erfahrung, die vollstandig im Bewusstsein des Traumenden

existiert, ohne auf eine externe Realitdt oder Entitat zu verweisen.

Wahrend des Traums erlebt der Struppi eine Vielzahl von Phanomenen relativ zum Knochen wie Bilder, Gedanken und

Emotionen, die alle im Bewusstsein selbst prasent sind und keine direkte

Beziehung zur aulleren Welt haben.

Die Erfahrung des Traumes vom Knochen ist daher immanent, da sie sich

ausschlieRRlich im Bewusstsein des Traumenden befindet.




Der Begriff 'Index der Nullitat’

Der Begriff "Index der Nullitat" in der Husserlschen Phanomenologie bezeichnet eine besondere

Art von Ausdruck, der auf eine Leerheit oder Abwesenheit von Gegenstanden hinweist.

Er fungiert als Zeichen fir die "Nicht-Existenz" oder "Leere" eines Gegenstands in einem

bestimmten Kontext des Bewusstseins.



Kehren wir zurlick zu dem Beispiel, in dem Struppi traumt.

Wenn jemand den Traum Struppis untersucht, kbnnte man aufgrund der Abwesenheit von Inhalten im Traum auf die

Nullitat hinweisen.
Das Bewusstsein erkennt die Leerheit des Traums und verwendet diese als Index der Nullitat, um die Abwesenheit von

Gegenstanden innerhalb des Traums zu kennzeichnen.




Der Begriff des 'inhibierens’

Der Begriff "inhibieren" bezeichnet den Prozess des voriibergehenden Zuriickhaltens oder
Aussetzens bestimmter mentaler Aktivitaten oder Phanomene, um eine bestimmte Erfahrung
oder Untersuchung zu ermoglichen, ohne dass sie durch vorherige Annahmen oder Vorurteile

beeinflusst wird.



Kehren wir zurlick zur Betrachtung eines Kunstwerks wie die eines Gemaldes.

Wenn jemand ein gemaltes Portrat betrachtet, konnte er versuchen,
vorubergehend bestimmte Annahmen oder Bewertungen Uber die dargestellte

Person (hier: Tim in Begleitung von Struppi) zurtickzuhalten.

Durch die voriibergehende Hemmung solcher Annahmen kann der Betrachter

eine unvoreingenommene Wahrnehmung des Portrats ermoglichen und sich

stattdessen auf die reinen Phanomene des Bildes konzentrieren, wie Farben,

Linien und Formen.

Dieser Prozess des "Inhibierens" erlaubt es dem Betrachter, das Portrat objektiver zu betrachten und die

spezifischen Merkmale und Strukturen des Bildes genauer wahrzunehmen.



Der Begriff der 'Intentionalanalyse’

Der Begriff "Intentionalanalyse" bezeichnet die systematische Untersuchung der intentionalen
Struktur von Bewusstseinsakten, um die intentionale Ausrichtung des Bewusstseins auf

Gegenstande zu verstehen und zu beschreiben.



= = =

—> Erfahrungen des Bewusstseins

betrachten sitzen kochen vorstellen

Momente bzw. Akte

In diesem Beispiel reprasentiert das Heizen der Pfanne den intentionalen Akt,

wahrend die Pfanne der Gegenstand ist, auf den sich das Bewusstsein richtet.

Die Intentionalanalyse wirde sich darauf konzentrieren, wie das Bewusstsein
Tims auf die Pfanne gerichtet ist, welche spezifischen Eigenschaften oder

Merkmale der Pfanne wahrgenommen werden und wie diese Wahrnehmung

in der intentionalen Struktur des Bewusstseins verankert ist.

Bewusstseinskorrelat Die Intentionalanalyse zielt dabei darauf ab, die intentionale Ausrichtung des

"Pfanne" Bewusstseins auf den Gegenstand zu verstehen und zu beschreiben.



Das 'Prinzip der Prinzipien':
Jede originar gebende Anschauung ist eine Quelle wahrer Erkenntnis.

(Prinzip der Prinzipien)

Dieses Prinzip verweist darauf, dass die direkte, unmittelbare Erfahrung oder Anschauung eines

Gegenstands eine authentische und zuverlassige Quelle fir wahre Erkenntnis ist.

Husserl betont die Bedeutung des direkten Erlebens oder der intuitiven Erfahrung als Grundlage
fur die Erkenntnis, da sie unmittelbaren Zugang zu den Dingen selbst ermoglicht, ohne

vermittelnde Konzepte oder Theorien.



Nehmen wir hier die unmittelbare

Wahrnehmung einer Pfanne, die Giber dem

Feuer erhitzt wurde.

Wenn jemand eine Pfanne betrachtet, ohne
vorgefasste Meinungen oder Konzepte dartber

zu haben, bietet diese direkte, unmittelbare

Anschauung eine authentische Quelle fir

Bewusstseinskorrelat "Pfanne" wahre Erkenntnis Gber die Pfanne.

Durch die direkte Erfahrung des Pfanne kann die Person Details wie Farbe, Form und Temperatur genau
wahrnehmen und daraus zuverlassige Schlussfolgerungen tber die Pfanne ziehen, ohne auf vermittelnde

Konzepte oder Theorien angewiesen zu sein.



Der Begriff der 'Kognition':

Der Begriff "Kognition" bezeichnet den Akt oder Prozess des Erkennens oder der Erkenntnis, der
durch die intentionale Ausrichtung des Bewusstseins auf Gegenstande oder Phanomene

ermoglicht wird.

Er bezieht sich auf die Art und Weise, wie das Bewusstsein Phanomene wahrnimmt, versteht

und dartber reflektiert, wodurch Erkenntnis entsteht.



Nehmen wir Tim und Kapitan Haddock, die auf ein Lama stol3en

und es als solches erkennen.

In diesem Beispiel reprasentiert das Verhalten des Lamas den
Gegenstand der Kognition, wahrend Tim und der Kapitan durch
die intentionale Ausrichtung ihres Bewusstseins auf das

Verhalten des Lamas eine kognitive Erfahrung machen.

Haddock und Tim nehmen das Verhalten des Lamas wabhr,

verstehen es als typisches Verhalten eines Lamas und kénnen

daruber reflektieren, indem sie beispielsweise liber die mit dem Lama gemachten Erfahrungen nachdenken.

Der kognitive Akt zum Verhalten des Verhalten des Lamas erfolgt durch die intentionale Ausrichtung des

Bewusstseins beider Personen auf das Verhalten des Lamas, was zur Entstehung von Erkenntnis tGber das Verhalten

des Lamas fuhrt.



Der Begriff der 'Konstitution der Gegenstande' (bzw. der Phanomene):

In der Husserlschen Phanomenologie bezeichnet der Begriff "Konstitution der Gegenstande"
den Prozess, durch den das Bewusstsein aktive Beitrage zur Erschaffung oder Konstitution von

Gegenstanden leistet, indem es sie in ihrer intentionalen Ausrichtung auf bestimmte Weise

strukturiert, organisiert oder formt.



Nehmen wir als Beispiel erneut die Wahrnehmung des Lamas.

Wenn jemand ein Lama betrachtet, konstituiert sein Bewusstsein

die verschiedenen Aspekte des Lamas, wie Aussehen, GroRe,
Geruch und Verhalten, durch die intentionale Ausrichtung seines
Bewusstseins auf das Lama.

Das Bewusstsein strukturiert und organisiert diese

Wahrnehmung des Lamas gemal den konstitutiven Gesetzen

—! und Mustern, die in den intentionalen Aktivitaten des
Bewusstseins wirksam sind.

Die Konstitution des Lamas durch das Bewusstsein ermoglicht es der Person, es als einen bestimmtes Phanomen
zu erkennen und darlber zu reflektieren.



Der Begriff 'latentes Ich':

Der Begriff "latentes Ich" bezeichnet bei Husserl die implizite oder verborgene Dimension des
Selbstbewusstseins, die in den unterliegenden intentionalen Strukturen des Bewusstseins

wirksam ist, aber nicht direkt bewusst erlebt wird.



| | | | | | | |
| | | | | | | |
- | = | . — » | = | 1 => Erfahrungen des Bewusstseins
| | | | | | | | | | | | | | | |

denken fuhlen handeln erfahren

Momente bzw. Akte
‘ Sehen wir auf Tim, wie er sich auf eine vertraute Handlung vorbereitet, wie
‘L beispielsweise auf das Nachdenken uber die Welt.

Wahrend Tim Uber die Welt nachdenkt und sich darauf konzentriert, bleibt ein Teil seines

Selbstbewusstseins latent oder implizit, wahrend es sich auf die Handlung konzentriert.

Dieses "latente Ich" bleibt im Hintergrund aktiv, beeinflusst jedoch subtil die Handlung,

indem es bestimmte Fahigkeiten, Gewohnheiten oder Praferenzen Tims reprasentiert.

Diese tragen zur Handlung bei, ohne dass sie von Tim direkt bewusst wahrgenommen

werden.
Bewusstseinskorrelat

|||Chll



Der Begriff der Metaphysik

Der Begriff "Metaphysik" bezieht sich generell auf die traditionelle philosophische Disziplin, die
sich mit Fragen der Existenz, Substanz, Realitat und den grundlegenden Prinzipien der Welt

befasst.

Husserl betrachtete die Metaphysik jedoch kritisch und versuchte, eine "transzendentale
Phanomenologie" zu entwickeln, die sich auf die unmittelbare Erfahrung und die Struktur des

Bewusstseins konzentriert, anstatt auf spekulative Annahmen lber die Natur der Realitat.



Nehmen wir die Frage nach der Existenz eines Gegenstands, der im Traum erscheint.

In der traditionellen Metaphysik konnte die Frage gestellt werden, ob der Inhalt des Traums eine eigene unabhangige

Existenz hat oder ob seine Existenz von anderen Faktoren abhangt.

In der Husserlschen Phanomenologie wiirde jedoch der Fokus auf der unmittelbaren Erfahrung des Traums liegen,

ohne sich in spekulative Uberlegungen (iber seine ontologische Natur zu

vertiefen.

Stattdessen wiirde die Phanomenologie die Struktur des Bewusstseins
untersuchen, durch die der Traum als Phanomen der Wahrnehmung erscheint
und wie diese Erfahrung das Verstandnis seines Inhalts formt, ohne sich auf

metaphysische Annahmen Uber seine Existenz zu stitzen.




Der Begriff der Methode

Der Begriff "Methode" bezeichnet bei Husserl die systematische Vorgehensweise oder den
methodischen Ansatz, der verwendet wird, um Phanomene zu untersuchen, zu beschreiben und

Zu verstehen.

Das Neutralitatspostulat

Das "Neutralitatspostulat" ist dabei das methodische Prinzip, alle vorgefassten Annahmen,
Bewertungen oder Vorurteile Gber die untersuchten Phanomene auszusetzen, um eine

unvoreingenommene und objektive Betrachtung zu ermaoglichen.



Ein Beispiel einer Methode ist die "Epoché" oder die

' Voici I'homme 1 "phinomenologische Reduktion".
grand maitre!. .. ~

Diese Methode beinhaltet das vortibergehende Aussetzen

Monsieur Rasta-

popoulos!. .. oder Zuruckhalten von vorgefassten Annahmen,

Uberzeugungen oder Vorurteilen tiber Phdnomene, um eine
unvoreingenommene Betrachtung und Beschreibung der

Phanomene zu ermoglichen.

Durch die Epoché wird das Bewusstsein von allem, was als
selbstverstandlich oder vorher angenommen wurde,
"zurlickgehalten", um einen klaren Blick auf die reinen

Phanomene zu erméglichen, wie sie in der unmittelbaren

Erfahrung erscheinen.

Um in der gezeigten Situation das Neutralitdatspostulat anzuwenden, wiirde der Phanomenologe alle vorgefassten
Meinungen, Bewertungen oder Vorurteile darliiber aussetzen und die Situation stattdessen objektiv betrachten, ohne

sie durch personliche Vorlieben, Bewertungen oder kulturelle Interpretationen zu filtern.

Durch diese neutrale Betrachtungsweise kann der Phanomenologe die reinen phanomenologischen Eigenschaften der

Situation erforschen und beschreiben, wie sie sich in ihrer unmittelbaren Erscheinung zeigt.



Der Begriff der Moglichkeit

Der Begriff "Moglichkeit" bezeichnet das Potenzial oder die Fahigkeit von Phanomenen, in
unterschiedlichen Arten oder Weisen erscheinen zu konnen, basierend auf den Bedingungen

und Strukturen des Bewusstseins und der intentionalen Aktivitaten.



Nehmen wir wieder die Betrachtung einer leeren Vase.

Obwohl die Vase momentan leer ist, besteht die Moglichkeit, dass jemand
hineingeklettert sein kann, je nach den Absichten oder Bediirfnissen der Person,

welche die Vase benutzt.

Die Moglichkeit, die Vase auf diese (oder eine andere) Weise zu nutzen, ist eine
inharente Eigenschaft der Vase, die sich je nach den Bedingungen und Absichten

andern kann, ohne dass die Vase selbst ihre Existenz andert.



Das Noema und sein noematischer Kern

Der Begriff "noematischer Kern" bezeichnet den zentralen Bedeutungsgehalt oder die

wesentliche Struktur des Noemas, der die intentionale Bedeutung eines Aktes bestimmt.



Nehmen wir wieder die Wahrnehmung des Piloten eines Gewitters.

Wenn der Pilot ein Gewitter wahrnimmt, ist das Noema der intentionale Sinn oder die Bedeutung des Akts der

Wahrnehmung des Gewitters an sich, einschlieRlich dessen Niederschlag und den elektrischen Phanomenen (Blitzen),

!E’. i w: RIS, JE LAVAIS DIT, TINTIN' T\
i |. ; CETTE FOIS NOUS NEN
i | RECHAPPERONS POINT
[N (‘
: =
r'\ \1 } | v s

AIE'.. LA FOUDRE EST TOMRAEE
sup LE MOTEyUR "

aber nicht das Gewitter als eigenstandiger Gegenstand auBerhalb des

Bewusstseins.

Das Noema ist also das, worauf sich das Bewusstsein richtet, wenn es
das Gewitter wahrnimmt, und es umfasst die Bedeutung oder den

Sinn, den das Gewitter fir das Bewusstsein des Piloten hat.

Dies ware hier insbesondere die Gefahr, die von dem Gewitter fir den

Piloten ausgeht.

Der noematische Kern bezeichnet die zentrale Bedeutung oder
Struktur des Noemas, die das Gewitter als Gegenstand der

Wahrnehmung bestimmt.

Dies konnte Aspekte wie die Windstarke, Windrichtung, Boen und
Niederschlag umfassen, die den wesentlichen Sinn oder die

wesentliche Bedeutung des Gewitters flir das Bewusstsein darstellen.



Die Noese und die Noesis

Der Begriff "Noese" bezeichnet das bewusste, intentionale Subjekt oder die aktive Struktur des
Bewusstseins, die auf ein Objekt gerichtet ist und es in seiner Bedeutung oder seinem Sinn

erfasst.

Der Begriff "Noesis" bezeichnet die aktive, intentionale Tatigkeit oder den Bewusstseinsakt des
Erkennens oder Verstehens, durch den ein Bewusstsein auf ein Objekt gerichtet ist und es in

seiner Bedeutung erfahrt.

Die "Noese" ist somit als bewusstes, intentionales Subjekt ein Teil der Struktur des Bewusstseins,

wohingegen die "Noesis" ein Akt des Bewusstseins ist.



Ein Beispiel fiir den Begriff "Noese" ist die Erfahrung des Piloten beim Steuern eines Flugzeugs im vorliegenden Beispiel in

einem Gewitter. Wenn der Pilot das Gewitter wahrnimmt, ist die Noese das bewusste, intentionale Subjekt oder das aktive

Bewusstsein des Piloten, das auf das Gewitter gerichtet ist und es in seiner Bedeutung, der damit verbundenen Gefahr und

JE LAVAIS DIT, TINTIN' \
CETTE FOIS NOUSNEN|' , == N\
RECHAPPERONS POINT

e I E
beﬂ_]@%%? f-—!:-f.: )(

N

AIE!.. LA FOUDRE EST TOMBEE

SuR, LE MOTEULRT

moglichen Konsequenzen (einem moglichen Absturz des Flugzeugs)
erfahrt.

Die Noese ist also die Erfahrung des Piloten, der die Handlung des
Fliegens in einem Gewitter ausfiihrt und der auf der Basis dieser

Erfahrung die Bedeutung dieser Handlung erfasst.
Die "Noesis" besteht hier in der Erfahrung des Gewitters.

Wenn der Pilot das Gewitter erfahrt, ist die Noesis die aktive,
intentionale Tatigkeit des Piloten, durch die sein Bewusstsein auf das
Gewitter gerichtet ist und es in seiner Bedeutung, Struktur und Gefahr
erfahrt.

Die Noesis umfasst also den Prozess des Wahrnehmens, Interpretierens

und Verstehens des Gewitters durch das Bewusstsein des Piloten.



Die noetisch-noematische Strukturanalyse

Der Begriff "Noese" bezeichnet das bewusste, intentionale Subjekt oder die aktive Struktur des
Bewusstseins, die auf ein Objekt gerichtet ist und es in seiner Bedeutung oder seinem Sinn

erfasst.

Der Begriff "Noesis" bezeichnet die aktive, intentionale Tatigkeit oder den Bewusstseinsakt des
Erkennens oder Verstehens, durch den ein Bewusstsein auf ein Objekt gerichtet ist und es in

seiner Bedeutung erfahrt.

Die "noetisch-noematische Strukturanalyse" bezieht sich auf die Untersuchung der Wechsel-
wirkungen zwischen noetischen (denkenden) und noematischen (gedachten) Aspekten der

Erfahrung, um die Struktur des Bewusstseins und seiner Objekte zu verstehen.



JE L'AVAIS DIT, TINTIN' \ \
CETTE FOIS NOUS NEN -

\

RECHAPPERONS POINT| %) \

G =\
o\ j{{é& '*‘f L7

MAE/L [l >
—~y

AIE!.. LA FOUDRE EST TOMBEE
Sup LE ™MOTEun '

Sehen wir erneut auf den Piloten, wie er beim Steuern des Flugzeugs die

Erfahrung eines Gewitters macht.

In diesem Beispiel untersucht die Analyse die Wechselwirkung zwischen
dem noetischen Aspekt (der Akt der Erfahrung, die der Pilot macht) und
dem noematischen Aspekt (dem in der Erfahrung des Piloten
wahrgenommenen Gewitter), um hier die Struktur dieser Erfahrung

genau zu verstehen.

Im noetischen Aspekt richtet sich die Erfahrung (Wahrnehmung) des

Piloten auf das Phanomen des Gewitters.

Der noematische Aspekt bezieht sich hingegen auf die Bedeutung, die
das Gewitter fur den Piloten haben kann, namlich einen moglichen

Absturz des Flugzeugs.



Die Notwendigkeit

In der Husserl'schen Phanomenologie wird "Notwendigkeit" kurz als die inharente Struktur oder
Gesetzmaligkeit von phanomenalen Erscheinungen definiert, die in ihrer Wesenshaftigkeit oder

immanenten Struktur begriindet ist.



.l'l:!.l'hl.rﬂl':"l'mn'; l_.':"r Frad -
&t ENe ae oivige Wers
AoEE & LnE WIFRSEE S -
qrrabie. ]

S EEl S 0T  IFET A

=, [Ausfe cied s
Ny alers,

§ Eie Jw agirige

Find Aoird F

Nehmen wir die Ereignisse der Himmelsmechanik.

Zum Beispiel ist es notwendig, dass die Bahnen von Planeten sowie die von Meteoren annahernd geometrischen

Kegelschnitten entsprechen.

Diese Notwendigkeit ergibt sich aus der Wesensstruktur des Begriffs "Himmelskorper" und den mathematischen

Gesetzen der Anziehung, die ihnen zugrunde liegen.

In der phanomenologischen Perspektive ist etwas notwendig, wenn es in seiner Struktur oder Wesenshaftigkeit

begriindet ist und nicht anders sein konnte.



Die objektivierenden Intentionen und ihre Erfillungen

Diese beziehen sich auf die Folge von Bewusstseinsakten, durch die das Bewusstsein auf Objekte
gerichtet ist und diese Objekte in ihrer spezifischen Wesensstruktur oder Erscheinung in einer

sukzessiven Folge von Abschattungen erscheinen lasst.



Nehmen wir eine Person (hier ist es Tim), die ein Objekt
betrachtet.

Die Erfullung dieser Intention besteht darin, dass das
Objekt in seinem spezifischen Erscheinungsbild und
seinen Eigenschaften (Form, Farbe, Material usw.)

erscheint.




Die paradoxe Struktur mancher Phanomene

Dies bezeichnete eine scheinbare Widerspriichlichkeit oder Unvereinbarkeit innerhalb der
Struktur einer Erfahrung oder eines Phanomens, die eine vertiefte Analyse erfordert, um sie zu

verstehen und aufzul6sen.



Ein Beispiel, das eine "paradoxe Struktur" illustriert, ist die Erfahrung von Beschleunigung.

In der Erfahrung von Beschleunigung kann es paradox erscheinen, dass sie sowohl kontinuierlich als auch diskret
wahrgenommen wird — als eine kontinuierliche, flieRende Abfolge von Momenten verschiedener Auspragung

und gleichzeitig als diskrete, einzelne Wahrnehmung oder Ereignisse.

Diese scheinbare Paradoxie erfordert eine genauere
Analyse der Struktur der Beschleunigung, um sie zu

verstehen und aufzuldsen.

Im Beispiel ware die Grundlage einer solchen Analyse
die Feststellung, dass trage Masse [INERTIA] und
schwere Masse [GRAVITY] einander gleich sind.




Der Begriff der 'patentes Ich':

Das "patente Ich" bezeichnet das bewusste, offensichtliche Selbst, das sich seiner eigenen

mentalen Aktivitaten und Inhalte bewusst ist und sie erlebt.



| | | | | | | |
| | | | | | | |
» | = | | = | | = |  => Erfahrungen des Bewusstseins
| | | | | | | | | | | | | | | |
Momente bzw. Akte
denken fUhlen handeln erfahren

Ein Beispiel ist die bewusste Selbstreflexion einer Person tber ihre eigenen Gedanken
oder Gefuhle.

Wenn jemand zum Beispiel dartiber nachdenkt, wie sie sich fuhlt oder was sie denkt,
dann ist das "patente Ich" in Aktion, da es sich selbst als denkendes Subjekt erlebt,

das sich seiner eigenen mentalen Aktivitaten bewusst ist.

¢ 4~<

! .I‘I... )r 5 .: e l.- : ‘ : 3 I
/‘d‘ 7B i, 71 t‘f‘r%-,“;gha;

Bewusstseinskorrelat
lllchll



Phanomenologie

Der Begriff "Phanomenologie" bezeichnet die Methode, die sich darauf konzentriert, die
unmittelbare Erscheinung oder das "wie etwas erscheint" zu untersuchen, ohne vorgefasste

Annahmen Uber die Realitat des Gegenstands zu machen.

Es geht darum, die Struktur und Bedeutung von Erfahrungen und Phanomenen genau zu
beschreiben, wie sie im Bewusstsein erscheinen, unabhangig von externen Annahmen uber ihre

Existenz oder Natur.



' Voici I'homme, Parfait!. ..
grand maitre!. ..

| Monsieur Rasta-

popoulos!...

Nehmen wir erneut die Situation mit Tim und

Monsieur Rastapopoulos.

Anstatt voreingenommene Annahmen Uber die hier
gezeigte Begegnung zu treffen, konzentriert sich die
phanomenologische Methode darauf, wie diese
Begegnung im Bewusstsein des Betrachters erscheint
— die Darstellung der Hauptpersonen und die
verschiedenen Bedeutungen oder Assoziationen, die

sie hervorruft.

Die Phanomenologie zielt darauf ab, diese Erscheinung einer Begegnung genau zu beschreiben, ohne

voreilige Schlisse Uber die tatsachliche Natur oder Existenz der Situation zu ziehen.



Die phanomenologische Analyse

In der Husserl'schen Phanomenologie bezeichnet die "phanomenologische Analyse" die
systematische Untersuchung von Erfahrungen und Phanomenen, um ihre essentielle Struktur
und Bedeutung zu beschreiben, wie sie im Bewusstsein erscheinen, unabhangig von

vorgefassten Annahmen Uber ihre Existenz oder Natur.



Nehmen wir als Beispiel erneut die Wahrnehmung des

Verhaltens eines Lamas.

Anstatt vorgefasste Annahmen dartber zu machen, wie sich ein

Lama verhalt oder verhalten sollte, fuhrt die phanomenologische

Analyse dazu, dass man sich auf die unmittelbare Erscheinung

des Verhaltens des Lamas im Bewusstsein konzentriert.

Dies umfasst seine Reaktion und Beziehung zum Menschen und
die Art und Weise, wie dieser von dem Lama wahrgenommen

wird und wie es auf den Menschen reagiert.

Durch diese detaillierte Beschreibung und Analyse wird die essentielle Struktur und Bedeutung des Verhaltens

des Lamas im Erfahrungsbewusstsein offengelegt.



Der 'Pol' und die 'Problemdimension’

Der Begriff "Pol" bezeichnet einen Aspekt oder eine Dimension, die die Struktur einer Erfahrung

oder eines Phanomens bestimmt oder charakterisiert.

Der Begriff "Problemdimension" bezeichnet dabei einen spezifische Aspekt oder eine Dimension

eines Phanomens, das eine Fragestellung oder ein Problem darstellt, das untersucht oder geklart

werden muss.



Nehmen wir die Beziehung zwischen einem Subjekt (Kapitan
Haddock) und einem Objekt (dem Lama).

In dieser Beziehung gibt es zwei Pole:

Das Subjekt, das das Objekt wahrnimmt oder erlebt, und das

Objekt selbst, das von dem Subjekt wahrgenommen oder erlebt

wird.

Diese beiden Pole bestimmen die Struktur der Erfahrung und
charakterisieren die Beziehung zwischen Subjekt (Kapitan
Haddock) und Objekt (dem Lama) in der phdanomenologischen

A | Analyse.

Das Verhalten des Lamas weist eine komplexe Struktur auf, die es zu analysieren und zu verstehen gilt.

Fragen wie die Natur der Verhaltens, ihre Relation zu Bewusstsein und Erfahrung sowie ihre verschiedenen

Modalitaten sind Beispiele fur Problemdimensionen im phanomenologischen Kontext.



Der Begriff der Realitat

Der Begriff "Realitat" bezeichnet das, was sich als objektive und unabhangige Existenz im
Erfahrungsbewusstsein zeigt, unabhangig von subjektiven Interpretationen oder vorgefassten

Annahmen dartlber.

Real ist z.B., dass die Rickseite des Mondes auch existiert, wenn niemand sie beobachtet.



Nehmen wir erneut die Frage nach der Existenz eines Gegenstands, der im

Traum erscheint.

In der traditionellen Metaphysik konnte die Frage gestellt werden, ob der
Inhalt des Traums eine eigene unabhangige Existenz hat oder ob seine Existenz

von anderen Faktoren abhangt.

In der Husserlschen Phanomenologie wiirde jedoch der Fokus auf der

unmittelbaren Erfahrung des Traums liegen.
Betrachten wir daher erneut den Traum Struppis von einem Knochen.

In der phanomenologischen Analyse wird der Inhalt des Traums als real betrachtet, da er im
Erfahrungsbewusstsein des Traumenden erscheint und unabhangig von subjektiven Interpretationen oder

Meinungen uUber seine Existenz oder Natur ist.

Die phanomenologische Analyse konzentriert sich auf die unmittelbare Erscheinung des Trauminhalts im

Bewusstsein und betrachtet ihn als real in dem Sinne, dass er als objektive Erscheinung wahrgenommen wird.



Reduktion

Die "Reduktion"” bezeichnet den Prozess der Ausklammerung oder Zurlickstellung aller vorgefassten
Annahmen Uber die Existenz oder Natur von Phanomenen, um sich auf die unmittelbare

Erscheinung oder das "Wie-etwas-erscheint” im Bewusstsein zu konzentrieren.



. Voici I'homme,
grand maitre!. ..

| Monsieur Rasta-

Nehmen wir erneut die Begegnung zwischen Tim und

popoulos!. .. e Monsieur Rastapopoulos.

Bei der Anwendung der Reduktion wiirde man alle
vorgefassten Annahmen Uber die Natur der Begegnung

(z. B. die Art und Weise, wie Tim Rastapopoulos vorgefiihrt
wird, den Kommentar des Lakaien, die Rolle des Lakaien,
die Art und Weise der Erscheinung der Person des
Rastapopoulos selbst) ausklammern und sich stattdessen

| auf die unmittelbare Erscheinung der Begegnungim

Bewusstsein konzentrieren. Die Reduktion ermoglicht es dabei, die phanomenale Struktur der Erfahrung

dieser Situation in ihrer Reinheit zu erfassen, ohne vorgefasste Interpretationen oder externe Kontexte

vorauszusetzen.



Weitere Entitdten (Einheiten) des Bewusstseins

[Intentionalitdt] Die Beziehung des Bewusstseins zu den Objekten der Erfahrung, wobei das

Bewusstsein immer auf etwas gerichtet ist.

[Eidos] Der formale Aspekt eines Phanomens, der es ermdglicht, es als Mitglied einer bestimmten

Klasse von Phanomenen zu identifizieren.

[Noesis und Noema] Das Noema bezieht sich auf den Sinn oder die Bedeutung eines intentionalen
Aktes, wahrend Noesis den aktiven Aspekt des Bewusstseins darstellt, der auf das Noema gerichtet

ist.

[Horizont] Die Struktur der Erfahrung, die es dem Bewusstsein ermoglicht, ein Phanomen in seiner
Gesamtheit zu erfassen, einschlieRlich seiner potenziellen Bedeutungen und Relationen zu anderen

Phanomenen.

[Lebenswelt] Die alltagliche Welt der phanomenalen Erfahrung, in der sich das Bewusstsein befindet

und in der Phanomene erscheinen und interpretiert werden.



Der Begriff "Seinsglaube™

Der Begriff "Seinsglaube" bezeichnet die vorausgesetzte Annahme oder Uberzeugung lber die
Existenz oder Natur von etwas, ohne dass diese Annahme durch phanomenologische Untersuchung

begriindet oder verifiziert wurde.



Beispiele zu den weiteren Entitaten

JE L'AVAIS DIT, TINTIN' \ \
CETTE FOIS NOUS NEN -

\
E_C_HJ’«PPE-;C‘:NS POINT //‘ —— \
a\ WS “‘f L=~ \ Beispiel fir die Intentionalitdt des Bewusstseins.

MAE/L [l >
—~y

Das Bewusstsein des Piloten, das sich auf das Gewitter richtet, ist ein

Die Noesis bezieht sich auf die Bedeutung des Gewitters fiir den Flug, und

die Noema fragt nach dessen Sinn.

Das Eidos fragt nach der formalen Struktur des Gewitters.

Der Horizont liegt in der Vorstellung des Piloten, dass das Gewitter

aier. LA Foupae est Tomeee | durchflogen werden kann.
SuR LE MOTEUR'

Die Lebenswelt (der Lebensraum) umfasst die Kenntnis, dass Gewitter

gewohnliche Wetterphanomene sind und damit nichts besonderes.

Diese Beispiele sind gleichzeitig Beispiele fiir den Seinsglauben.

Ilhre Existenz kann durch phanomenologische Erfahrung oder Analyse

weder begrindet noch verifiziert werden.



Die verschiedenen "Seinsmodi" nach Nicolai Hartmann

Der Neukantianer Nicolai Hartmann unterscheidet verschiedene Seinsmodi, darunter das
e Wirklichsein (real existierend),

* Fraglichsein (potentiell existierend, aber nicht sicher bekannt),

e Moglichsein (moglich, aber noch nicht realisiert),

* Sein-Konnen (Fahigkeit zu sein oder zu werden) und

* Unmoglichsein (nicht moglich).

Diese Modi beschreiben verschiedene Grade oder Arten von Existenz und Maglichkeit in der Welt.



Beispiele zu den Seinsmodi Nicolai Hartmanns

[

R
—
*

B}

[Wirklichsein] Eine Grabkammer, durch die Tim hindurchlauft, existiert

wirklich in seinem Erleben.

[Fraglichsein] Ein Grabschatz bestehend aus goldenen Artefakten, von

dem Gerlchte existieren, aber dessen Existenz noch nicht bestatigt ist.

[Mo6glichsein] Die Moglichkeit, dass dieser Schatz gefunden werden

konnte, beruht auf der Durchfihrung von Ausgrabungen.

n‘lﬂf

[Sein-Kdnnen] Die Fahigkeit der alten Agypter, einen solchen Schatz in

einer Pyramide zu verstecken.

| [Unmoglichsein] Eine rechtwinklige Pyramide mit drei Ecken, da dies keine

geometrische Figur ist.




"sich enthalten"”

In der Husserl'schen Phanomenologie bezeichnet "sich enthalten" den Prozess, durch den das
Bewusstsein bestimmte Vorstellungen oder Annahmen zurtickhalt oder ausklammert, um sich auf

die unmittelbare Erscheinung oder das "Wie-etwas-erscheint" zu konzentrieren.



' Voic/ /’f?ﬂﬁnme. L Nehmen wir erneut die Begegnung zwischen Tim
grand maitre!. .. ;

und Monsieur Rastapopoulos.

S| Monsieur Rasta-
| popoulos!... : Bei der Betrachtung dieser Zeichnung konzen-

triert sich die phanomenologische Analyse
darauf, wie die Begegnung zwischen Monsieur
Rastapopoulos und Tim unmittelbar im
Bewusstsein erscheint, ohne vorgefasste
Annahmen oder Interpretationen tber die
Bedeutung oder den Ursprung dieser Begegnung

zu machen.

Insbesondere enthalt sich die phanomenologische Analyse gewisser Vorverurteilungen von
Monsieur Rastapopoulus, die es aufgrund schon vorliegenden oder vermeintlichen Kenntnissen

uber diesen Herrn tatigen wiirde oder kdnnte.



Transzendental

In der Husserl'schen Phanomenologie bezeichnet "transzendental” die Untersuchung der
Bedingungen der Moglichkeit von Erfahrungen und Erkenntnissen, die Gber den einzelnen

empirischen Gegenstand hinausgehen, um die grundlegenden Strukturen des Bewusstseins zu

erfassen.



- .-5_.* . . e
£ T Y I i
ot 1 Shew ot e S
rgr.n H:- = S . #, : g ;""’_'—'“.' ; 5
Cimec ot B 2 Wenden wir uns wieder dem Beispiel trager und schwerer
T E: s e L ; [T Tk 15 . . . . . .

s e ; Masse zu. Dies spielt eine wesentliche Rolle in der Raumfahrt in

e 2 'C. ’ "".“ o i) .
o ‘e der Wahrnehmung (Erfahrung) von Raum und Zeit.

i, SN e C:J‘ Statt sich nur auf die konkreten, individuellen Erfahrungen eines
= . bestimmten Raumes oder einer bestimmten

Zeit zu konzentrieren, erforscht die phanomenologische Analyse die allgemeinen Strukturen und Bedingungen, die
es ermoglichen, Raum und Zeit als solche zu erfahren und zu verstehen.

Dies beinhaltet die Erforschung der grundlegenden Strukturen des Bewusstseins, die Raum und Zeit als
phanomenale Aspekte der Erfahrung hervorbringen..



Das volle Gegenstandsnoema

Der Begriff "volles Gegenstandsnoema" meint die vollstandige intentionale Struktur eines
Objekts im Bewusstsein, einschlieRlich aller seiner Eigenschaften, Bedeutungen und

Beziehungen zu anderen Objekten oder Aspekten der Erfahrung.



JE L'AVAIS DIT, TINTIN' \ \
CETTE FOIS NOUS NEN -

\

RECHAPPERONS POINT| %) \

G =\
o\ j{{é& '*‘f L7

MAE/L [l >
—~y

AIE!.. LA FOUDRE EST TOMBEE
Sup LE ™MOTEun '

Nehmen wir wieder die Wahrnehmung des Piloten eines Gewitters.

Wenn der Pilot ein Gewitter wahrnimmt, ist das Noema der
intentionale Sinn oder die Bedeutung des Akts der Wahrnehmung des
Gewitters an sich, einschlielich dessen Niederschlag und den
elektrischen Phanomenen (Blitzen), aber nicht das Gewitter als

eigenstandiger Gegenstand auRerhalb des Bewusstseins.
Bleiben wir bei dem Flug durch ein Gewitter.

Das volle Gegenstandsnoema des Gewitters wiirde nicht nur seine
physischen Eigenschaften wie Regen, Blitz und Sturm umfassen,
sondern auch ihre Bedeutung als Gefahr fur Flugzeuge, ihre
Voraussetzungen, ihre Beziehung zu anderen Gegenstanden

(z.B. zu Schiffen und Flugzeugen) und moglicherweise auch
emotionale Aspekte, die sie im Bewusstsein von Seeleuten und

Piloten hervorrufen kann.



Wandlungen des Intentionalitatskonzepts in der Phanomenologie Husserls

In der Phanomenologie Husserls entwickelt sich das Konzept der Intentionalitdt von einem
ursprunglichen Fokus auf die direkte Beziehung zwischen Bewusstsein und Objekt hin zu einer
breiteren Analyse der intentionalen Strukturen, die die Erfahrung pragen, einschlieBlich der

Rolle von Vorstellungen, Erwartungen und Bedeutungen im intentionalen Akt.



Untersuchen wir weiter das Verhalten des Lamas.

Urspringlich wurde Intentionalitat als die direkte Beziehung
zwischen dem Bewusstsein und dem zu untersuchenden Objekt,

dem Verhalten, betrachtet.

Jedoch erweiterte sich das Konzept spater, um auch die
Bedeutungen, Erwartungen und Vorstellungen einzubeziehen,

die mit dem Verhalten verbunden sind.

Zum Beispiel kann das Verhalten nicht nur als zu untersuchendes
Objekt wahrgenommen werden, sondern auch als Symbol fur die
natlrliche Umgebung des Tiers, den Genuss des Fleisches oder
Erinnerungen an vergangene Erfahrungen wie Wanderungen
durch die Anden.

Diese Erweiterung des Konzepts der Intentionalitat zeigt Husserls Entwicklung von einem reinen Fokus auf die

direkte Beziehung zwischen Bewusstsein und Objekt hin zu einem umfassenderen Verstandnis der intentionalen

Strukturen, die die Erfahrung pragen.



Weltverlorenheit

In der Husserl'schen Phanomenologie bezeichnet "Weltverlorenheit" das Geflihl des Verlusts
oder der Entfremdung von der Welt, das entstehen kann, wenn das Bewusstsein nicht in der

Lage ist, eine sinnvolle Verbindung oder Bedeutung in der Welt zu finden.



Im Beispiel besteht die Welthingabe in der Hingabe Tims an die

Wasserwelt des Ozeans.

Die Welthingabe beschreibt die Art und Weise, wie die
Wasserwelt in der Erfahrung gegeben wird, einschlielilich seiner
Dimensionen, seiner Stromungen, seiner Temperatur und seiner

Beziehung zu anderen Objekten und Lebewesen.

Sie umfasst die Strukturen und Bedeutungen, die dem

ozeanischen Raum in der Erfahrung zugeschrieben werden, und

wie er als Teil der erlebten Welt erscheint.

Eine Gefuhl der Weltverlorenheit konnte sich in der Erfahrung Tims einstellen, der sich in einer fremden

Umgebung befindet, in der er keine Vertrautheit oder Sinnhaftigkeit findet.

Zum Beispiel konnte er, wenn dulRere Wahrnehmung und Gleichgewichtssinn gestort sind, ein Geftihl der
Weltverlorenheit erleben, da er sich in dieser Umgebung fremd und isoliert fiihlt, ohne einen Sinn oder eine

Verbindung zu seiner gewohnten Welt zu finden



Weltvernichtung

In der Husserl'schen Phanomenologie bezeichnet "Weltvernichtung" die radikale Negation oder

Verleugnung der Welt und aller ihrer Erscheinungen durch das Bewusstsein.



Ein einfaches Beispiel, das den Begriff "Weltvernichtung"
veranschaulicht, ist die philosophische Betrachtung eines
skeptischen Gedankens, der die Existenz der Welt oder ihrer

Erscheinungen leugnet.

Ein solcher skeptischer Gedanke konnte in Frage stellen, ob die
Welt oder unsere Erfahrungen tatsachlich real sind, und somit
eine radikale Verneinung der Welt und ihrer Erscheinungen

darstellen.

Kurz: Der skeptische Gedanke kdnnte darin bestehen, dass wir

glauben, wir waren tot, obwohl wir leben.



Der Begriff " Wesen " und dessen " Wesensgestaltung "

Der Begriff "Wesen" bezeichnet die grundlegende Struktur oder das Wesen eines Gegenstands

oder Phanomens, das unabhangig von seiner konkreten Erscheinung oder Manifestation

besteht.

"Wesensgestaltungen" bezeichnet die verschiedenen Formen oder Auspragungen, die das
Wesen eines Gegenstands oder Phanomens annehmen kann, wahrend es in verschiedenen

Kontexten oder Erscheinungen erscheint.



Im vorliegenden Beispiel betrachtet Tim etwas, was

nicht von dieser Welt zu kommen scheint.

Das Wesen dieses Objekts beinhaltet seine

grundlegenden Eigenschaften, wie beispielsweise die
Tatsache, dass es keine Ecken hat, dass es annahernd

symmetrisch ist und einem riesigen Pilz gleicht.

Diese essentiellen Merkmale des Wesens bleiben
konstant, unabhangig von ihrer konkreten Erscheinung

in verschiedenen Kontexten oder Materialien.

Die Wesensgestaltungen im vorliegenden Fall umfassen verschiedene Aspekte seiner Essenz oder seines Wesens,
wie beispielsweise seine physischen Merkmale (GrolRe, Farbe, Form), Verhaltensweisen (statisch, dynamisch) und

funktionale Eigenschaften (die Art und Weise, wie es mit der Umgebung wechselwirkt).

Diese Wesensgestaltungen ermadglichen es uns, dieses Objekt in verschiedenen Kontexten zu erkennen und zu

verstehen, unabhangig von seiner konkreten Erscheinung oder der Situation, in der wir uns befinden.



Armageddon — das Ende
der Welt




	Slide Number 1
	Slide Number 2
	Slide Number 3
	Slide Number 4
	Slide Number 5
	Slide Number 6
	Slide Number 7
	Slide Number 8
	Slide Number 9
	Slide Number 10
	Slide Number 11
	Slide Number 12
	Slide Number 13
	Slide Number 14
	Slide Number 15
	Slide Number 16
	Slide Number 17
	Slide Number 18
	Slide Number 19
	Slide Number 20
	Slide Number 21
	Slide Number 22
	Slide Number 23
	Slide Number 24
	Slide Number 25
	Slide Number 26
	Slide Number 27
	Slide Number 28
	Slide Number 29
	Slide Number 30
	Slide Number 31
	Slide Number 32
	Slide Number 33
	Slide Number 34
	Slide Number 35
	Slide Number 36
	Slide Number 37
	Slide Number 38
	Slide Number 39
	Slide Number 40
	Slide Number 41
	Slide Number 42
	Slide Number 43
	Slide Number 44
	Slide Number 45
	Slide Number 46
	Slide Number 47
	Slide Number 48
	Slide Number 49
	Slide Number 50
	Slide Number 51
	Slide Number 52
	Slide Number 53
	Slide Number 54
	Slide Number 55
	Slide Number 56
	Slide Number 57
	Slide Number 58
	Slide Number 59
	Slide Number 60
	Slide Number 61
	Slide Number 62
	Slide Number 63
	Slide Number 64
	Slide Number 65
	Slide Number 66
	Slide Number 67
	Slide Number 68
	Slide Number 69
	Slide Number 70
	Slide Number 71
	Slide Number 72
	Slide Number 73
	Slide Number 74
	Slide Number 75
	Slide Number 76
	Slide Number 77
	Slide Number 78
	Slide Number 79
	Slide Number 80
	Slide Number 81
	Slide Number 82
	Slide Number 83
	Slide Number 84
	Slide Number 85
	Slide Number 86
	Slide Number 87
	Slide Number 88
	Slide Number 89
	Slide Number 90
	Slide Number 91
	Slide Number 92
	Slide Number 93
	Slide Number 94
	Slide Number 95
	Slide Number 96
	Slide Number 97
	Slide Number 98
	Slide Number 99
	Slide Number 100
	Slide Number 101
	Slide Number 102
	Slide Number 103
	Slide Number 104
	Slide Number 105
	Slide Number 106
	Slide Number 107
	Slide Number 108
	Slide Number 109
	Slide Number 110
	Slide Number 111

